# Dinámicas internas y relaciones interinstitucionales de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia: Análisis desde el dialogo entre teología y sociología.

Monografía de grado Escuela de Ciencias Humanas Programa de Sociología Universidad del Rosario

presentado por Francisco Alejandro Villa Rojas

> Director Asher Gutkind

Bogotá, 2017.

#### **Agradecimientos**

Al primero que podré siempre agradecer, será al Padre Nuestro.

A Sandra, Joaquín y María Angélica, mi madre, mi padre y mi hermana. Han sido mi apoyo y compañía en todo el proceso estudio y aprendizaje, tanto académico como personal.

A Ana María Medina, mi amada compañera. Es con ella que sueño y trabajamos juntos por espacios donde prime la trascendencia del ser, la paz, la justicia eterna y el amor perfecto.

A Violeta Azul, mi pequeña hija. Es por ella que creo en un mundo más justo, en un análisis más crítico y una religión sin miedo, juicio y burocracia.

A Germán Exequiel. Quien me ha apoyado en el proceso de aprendizaje y construcción de una teología libre y liberadora, desde el bello mensaje del evangelio de Jesús.

A Milena Forero. Con quien he disfrutado conversaciones teológicas y quien me ha compartido algunos textos de teología y Biblia, para el desarrollo de este trabajo.

A Asher Gutkind, Johanna Parra, su pequeño y sus pequeñas. Quienes me han enseñado sobre la vida académica y personal, y me recibieron en la casa para lograr avanzar en la escritura de la tesis.

### **Tabla de Contenidos**

| Introduccion                                                                | 5          |
|-----------------------------------------------------------------------------|------------|
| Capitulo Primero: La Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia y su        | relación   |
| frente a la "Iglesia Universal"                                             | 17         |
| Relación personal o religión                                                | 17         |
| "la música sacra y el recogimiento son aburridos"                           | 19         |
| Entre lo Sagrado y lo Profano                                               | 22         |
| El "Movimiento Común"                                                       | 24         |
| Frente a la "Iglesia Universal"                                             | 29         |
| No del todo reformada.                                                      | 32         |
| Relación con otras iglesias                                                 | 33         |
| Andrés Corson –Pastor neopentecostal- y la influencia de su abuelo Patricio | ) Symes -  |
| misionero australiano presbiteriano y pastor colombiano pentecostal         | 35         |
| Capitulo Segundo: Iglesia el Lugar de Su Presencia y su relación con e      | el Estado  |
| colombiano                                                                  | 38         |
| Separación iglesia-Estado. Contextualización histórica desde la Reforma     | 38         |
| Constitución de 1991, Concordato con la Iglesia Católica, la Ley 133 d      | e 1994 y   |
| Concordato Evangélico: bases legales para la expansión pentecostal y neope  | entecostal |
|                                                                             | 40         |
| Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia: democracia, movilizaciones ciud | ladanas y  |
| redes sociales                                                              | 44         |

| Tercer Capítulo: Experiencia de los miembros y asistentes en la Iglesia Cristiana                                              |             |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--|--|--|
| el Lugar de Su Presencia                                                                                                       | 55          |  |  |  |
| El dinero como factor en los procesos de ascenso en la jerarquía de la Iglesia el Lu<br>de Su Presencia.                       | ugar<br>55  |  |  |  |
| Algunos aspectos ostentosos del lujo observados en los miembros distinguidos o líd<br>de la iglesia.                           | leres<br>58 |  |  |  |
| Discusión entre los supuestos teológicos de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Prese en contraposición con postulados ajenos. | ncia<br>62  |  |  |  |
| Lógicas de mercado y aplicación en medios de comunicación                                                                      | 66          |  |  |  |
| proselitismo virtual                                                                                                           | 71          |  |  |  |
| De la comunidad del "Domus ecclesiae" a la "comunidad virtual" de El Lugar de Presencia                                        | e Su<br>73  |  |  |  |
| Entre el discurso de igualdad de género en la vida religiosa y el papel de la mujer c<br>"ayuda idónea" del pastor principal   | omo<br>74   |  |  |  |
| El papel del laicado en la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia                                                          | 76          |  |  |  |
| Conclusiones                                                                                                                   | 80          |  |  |  |
| Bibliografía                                                                                                                   | 82          |  |  |  |

#### Introducción

El presente estudio tiene como finalidad el análisis de las relaciones entre la Iglesia El Lugar de Su Presencia y diferentes instituciones sociales, como lo son la Iglesia Universal, el Estado colombiano y por último, las dinámicas y las relaciones de los miembros y/o asistentes de dicha iglesia cristiana. Los miembros de cada iglesia deben ser entendidos como actores sociales, quienes viven una experiencia individual, pero que a su vez ejercen prácticas religiosas colectivas, las cuales se evidencian en la interacción con los demás miembros dentro de esta iglesia y con otros actores sociales ajenos a la Iglesia El Lugar de Su Presencia.

La Iglesia Universal en el presente escrito será entendida como el cristianismo en su expresión más general, con su historia de uniones y cismas, pues no se puede, ni se debe entender al cristianismo como una institución homogénea, ni siquiera en sus inicios. Por el contrario, se debe entender como una religión, diversa en sus expresiones y heterogénea en sus construcciones teológicas, ya que toda institución siempre está sujeta a los cambios propios de los procesos históricos por los cuales atraviesa.

A pesar de la diversidad y heterogeneidad del cristianismo, se han conservado varios aspectos centrales y son estos puntos los que permiten analizar en el presente estudio una red de instituciones eclesiásticas y comunidades religiosas. Lo cual conlleva a la construcción de la identidad cristiana, por medio del reconocimiento social como religión específica.

Por su parte, para hablar del Estado colombiano, en primera medida es necesario hacer un acercamiento a las definiciones que se proponen acerca de este término. Para ello tendré en cuenta la definición tradicional, la cual reconoce como elementos constitutivos al pueblo, un territorio definido y los órganos de poder (Juarez Jonapa, 2012, pág. 25). Por consiguiente, entendemos que el Estado colombiano, está constituido por quienes son reconocidos como ciudadanos de Colombia, el territorio que está delimitado en acuerdos internacionales. Por último, están los órganos de poder, entre los cuales está la rama legislativa, pues las leyes son las bases principales para el ejercicio del poder y cohesión, como lo define Kant según

la cita de José Iván Ortiz Castro: "Es una reunión de hombres bajo leyes jurídicas" (Ortiz Castro, 2007, pág. 64).

Por lo tanto, es pertinente aclarar que el papel de la constitución en Colombia, es ser norma de normas, por lo tanto, según el artículo cuarto no se permite que la rama legislativa apruebe ninguna ley que vaya en contravía de lo dispuesto en dicha carta magna. Asimismo, es de gran importancia para el estudio de las religiones en Colombia, tener en cuenta que la Constitución colombiana de 1991, afirma la multiculturalidad en el artículo primero, como también, determina en el artículo 19: "Se garantiza la libertad de cultos. Toda persona tiene derecho a profesar libremente su religión y a difundirla en forma individual o colectiva. Todas las confesiones religiosas e iglesias son igualmente libres ante la ley" (Corte Constitucional de Colombia, 2015).

En la presente investigación, se hará usado del concepto de lógicas de mercado, el uso de este concepto tiene únicamente como base las lógicas que en éste se desarrollan, es decir, la oferta y la demanda, y a su vez, las prácticas de mercadotecnia en la aplicación de estrategias eficaces para la atracción de miembros o asistentes a la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia. Claro debe estar que en este escrito no se reducirá a las iglesias como entidades, cuya única función y práctica es la venta de productos y servicios religiosos, sino que, por el contrario, las dinámicas que parten de las lógicas de mercado van mucho más allá.

William Beltrán Cely afirma que estas lógicas permiten la reinvención de discursos y prácticas, tanto en la Iglesia Católica como en las iglesias pentecostales y neopentecostales, teniendo como finalidad del mercado: atraer y retener a los fieles (Beltrán Cely, Del monopolio católico a la explosión pentecostal. Pluralización religiosa, secularización y cambio social en Colombia., 2013). Es decir, que, si bien la finalidad de las iglesias no es únicamente el aumento de miembros y asistentes a la iglesia, por el hecho mismo del crecimiento numérico, sino que hay bases teológicas que conllevan a plantear como necesidad la divulgación del mensaje que tiene el pastor principal para dar a conocer. Esta difusión del mensaje tiene como base teológica la conversión para la salvación de las almas, y a su vez, lograr una transformación social, para ver un mundo más acorde a sus creencias.

Esta práctica de proselitismo desarrollada en la ILSP, obedece a lo que en Teología sistemática se le conoce como soteriología, es decir, todo lo referente a la salvación. Este aspecto en la teología, como en la mayoría, tiene un gran número de discusiones y por lo tanto difieren en sus prácticas y construcción teológica. Se puede encontrar un punto común en todos los enfoques de salvación, pues todos tienen como base común a Jesús, bien sea en la vida, ejemplo y su mensaje sobre el Reino de los Cielos; por lo cual mencionaré tres enfoques que pueden ser vistos como los principales actualmente.

El primero es desde la perspectiva de La Teología de la Liberación, este enfoque plantea que la salvación se desarrolla por medio transformación social, es decir, a través de la opción por las y los pobres, por las personas oprimidas, por los desvalidos y en contra de todo sistema o institución que practique la injusticia. Esta escatología es desarrollada en la vida misma de quienes creen en esta, por lo cual, si fuese necesario entregar la vida por la liberación del pueblo crucificado y de este modo "cargar con el pecado" como lo afirma Jon Sobrino hablando acerca de la vida de Ignacio Ellacuría (Sobrino, 2006). Por otro lado, una perspectiva que se desarrolla en la revisión del mensaje del Reino de los Cielos, pero no visto desde lo físico y social, sino como un mensaje de transformación espiritual que conlleva a lograr la divinización del Ser, la cual se fundamenta en que si Dios se encarnó en la persona de Jesús, del mismo modo por medio de Jesús se puede lograr la divinización del Ser, esta es una perspectiva que ha estado presente desde la Patrística<sup>1</sup> (Capelluti, 2011, págs. 75-78). Otro enfoque, que es conocido como expiación, el cual deja de lado un poco el mensaje en cuanto a su función social terrenal y se centra en el sacrificio y derramamiento de sangre de Jesús durante su crucifixión, ya que este es el medio por el cual Dios permite que sea quitado el pecado de toda la humanidad es redimido (Capelluti, 2011, pág. 73).

Es decir, que es gracias a una perspectiva soteriológica que se desarrolla una práctica "evangelística", es decir, anunciar las buenas nuevas, entendidas estas buenas nuevas dese

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Época llamada así porque fue el momento histórico en el cual se generó doctrina y dogmática en aspectos importantes dentro del cristianismo, especialmente por oposición a los movimientos conocidos como "herejes", de ese modo fueron llamados "Los Padres de la Iglesia" a personas como Ireneo, Orígenes, Atanasio, entre otros.

cualquiera de los enfoques soteriológicos. Por lo cual vale la pena analizar cuál es el enfoque soteriológico de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia y por lo tanto observar sus diversas prácticas proselitistas.

Ahora bien, la práctica de proselitismo no se encuentra únicamente en el cristianismo moderno, sino que se puede encontrar desde los orígenes mismos, el cual está fundamentado en el pasaje bíblico que se encuentra en el capítulo 28 del Evangelio de Mateo, el cual es conocido como "La Gran Comisión"<sup>2</sup>. Añadido a esto, la predicación de Pablo, la cual tenía como fundamento "abrir también a los gentiles que no pertenecían al pueblo elegido de Dios un acceso a la fe en el universal Dios de Israel sin que tuvieran que someterse a [...]las normas halákicas judías relativas a la pureza [...]. Esto significa que un gentil puede hacerse cristiano sin convertirse antes en judío" (Küng, 2006, pág. 129). Por lo tanto, podemos entender que es desde Pablo que se desarrolla la práctica del cristianismo como una religión universal para todas las personas, sin exclusión por el origen étnico (Küng, 2006, pág. 131).

Ahora bien, el caso concreto que se estudiará será la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia. La cual muestra a través de su historia un vertiginoso crecimiento desde 1992 cuando se da la "promesa de Dios", la cual les fue revelada a los fundadores, Andrés y Rocío Corson, hasta el día de hoy que se congrega a más de veinte mil personas según datos que fueron reportados en el año 2013 en la página de la iglesia (El Lugar de Su Presencia, 2016

La narración de la evolución de la iglesia se divide en nueve momentos, la historia que se da a conocer en la página de internet de la iglesia, solamente relata hasta el año 2013, por eso los nueve momentos se desarrollan desde el año 1992 hasta 2013. El primer suceso fue en 1992, cuando fue fundada, fundación que se basa en un versículo de la Biblia "Mi presencia irá contigo y te daré descanso" (Éxodo 33:14) (El Lugar de Su Presencia, 2016), como una promesa de Dios con la cual basarían la visión de la iglesia, aunque todavía no comenzarían las reuniones, sino que fue hasta 1993 cuando empezaron a congregarse en lo que es conocido

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Y Jesús se acercó y les habló diciendo: Toda potestad me es dada en el cielo y en la tierra. Por tanto, id, y haced discípulos a todas las naciones, bautizándolos en el nombre del Padre, y del Hijo, y del Espíritu Santo; enseñándoles que guarden todas las cosas que os he mandado; y he aquí yo estoy con vosotros todos los días, hasta el fin del mundo. Amén

como la zona rosa de Bogotá, en la cual se reunían especialmente familiares de los fundadores, pero debido al crecimiento necesitaron un espacio más amplio por lo cual empezaron a reunirse en el edificio de la Sociedad Bíblica Colombiana. En 1996 se trasladaron al Barrio La Castellana, ubicado en la Calle 95 con Av. Suba, en la ciudad de Bogotá, pero sería hasta el año 2000 cuando empiezan una transición de índole teológica y por lo tanto estructural, pues cambiaron de ser una iglesia centralizada para ser una iglesia celular.

Lo anterior dio paso a que en el 2001 se diera el primer "Encuentro de Conquistadores", de donde saldrían los primero líderes de los "**Grupos de Conexión**", mecanismo de crecimiento propio de los multiniveles o pirámides, estrategia que explicaré posteriormente en el presente texto. Pero fue hasta el 2003, que la iglesia lanzó **Su Presencia Producciones**, un "ministerio"—término usado dentro del cristianismo para hablar de los grupos con funciones específicas dentro de la estructura eclesial- que se dedica a la distribución y comercialización de productos cristianos y, en esa misma fecha se inauguró "Su Presencia Kids<sup>3</sup>", ministerio encargado del cuidado y enseñanza a los niños de la iglesia. Entre el 2007 y 2013, fue necesario un cambio en la estructura física del auditorio y el uso de otros espacios alternos al auditorio, pues este espacio no les ha sido suficiente para suplir la demanda de personas que se congregaban en ese lugar (El Lugar de Su Presencia, 2016).

Ellos mismos se denominan como una "iglesia celular", la cual pastorea a las personas a través de Grupos de Conexión. La iglesia celular, es entendida como una dinámica de pastoreo o formación a través de grupos pequeños, lo que permite un acercamiento y seguimiento a los nuevos asistentes y enseñanza controlada a los miembros de la congregación. Con esta denominación no se refieren a la teología que manejan, sino a la forma en cómo se estructura la jerarquía de la iglesia y como mencioné anteriormente, esto nace como una estrategia de crecimiento que permite mostrar a los integrantes una cercanía de los altos mandos y una posibilidad de movilidad dentro de la jerarquía eclesiástica.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es muy común en esta iglesia encontrar términos en inglés sobre ministerios o actividades.

Ahora bien, sería útil hacer algunas observaciones clarificadoras sobre puntos teológicos relativos a este caso de estudio. En efecto, la opción metodológica que se usa en el presente texto se basa en variar las herramientas incluyendo la herramienta analítica de la disciplina teológica. Por lo cual es necesario aclarar que la visión teológica de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, no es una iglesia con una denominación clara, pues esta tiene una mezcla de varias corrientes, debido al recorrido personal y familiar de Andrés Corson, pastor principal de la iglesia El Lugar de Su Presencia. Debido a la influencia recibida por su abuelo, quien fue misionero de la Iglesia Presbiteriana en Australia y durante el desarrollo de su ministerio como misionero en Colombia, decidió tomar un énfasis pentecostal; él fue uno de los fundadores de una de las misiones más grandes en Colombia, la Iglesia Cruzada Evangélica de Colombia y la Iglesia Cruzada Cristiana. Como también influyó en la construcción teológica de la Iglesia Su Presencia, la experiencia personal de Rocío Corson, quien es la esposa de Andrés Corson, pastora principal de la iglesia en la sede La Castellana e hija de los pastores principales de la iglesia El Lugar de Su Presencia en la sede de Chiquinquirá. Asimismo, se ve construida la teología de la iglesia por la influencia del contexto en el cual se encuentra cristianismo actual, el cual siempre ha estado en una constante hibridación con otras religiones, filosofías y prácticas económicas.

En el cristianismo, es usado el término "denominación", este es entendido como un grupo que genera y desarrolla su propia teología y estructura organizativa. Por ejemplo, las iglesias que tienen como base la teología desarrollada por Lutero, son categorizadas dentro de la denominación "luterana", o las iglesias "presbiterianas", que en sus inicios se caracterizaban por su teología calvinista y su organización democrática para la toma de decisiones, a través de un grupo de "ancianos gobernantes"; es decir, que toda decisión que se toma en las iglesias de esta denominación debe ser pasada por reuniones de ancianos gobernantes, quienes discuten y resuelven. Así como también es el "pentecostalismo", que es una de las denominaciones más recientes, este nombre lo reciben, debido a que su cosmovisión teológica está basada en el suceso de Pentecostés, descrito en el libro del Hecho de los Apóstoles, y por lo tanto les dan una gran importancia a las manifestaciones extáticas.

Del mismo modo, se puede mencionar como ejemplo a los Testigos de Jehovah o los mormones, que, si bien ellos hacen uso de la biblia y se consideran cristianos, se genera una

marcada diferencia con el resto de cristianismos, ya que ellos han construido su propia teología en textos de los fundadores. En el caso de los Testigos de Jehovah El Atalaya, se centra su creencia en la interpretación sobre algunos temas doctrinales, por medio de comentarios a pasajes bíblicos, comentarios desarrollados por su fundador, Charles Taze Russell. Mientras que, en el caso de los mormones, se sustenta su teología en el Libro del Mormón, el cual fue escrito por Joseph Smith, el cual no tiene un carácter exegético, es decir, no tiene como función la interpretación de pasajes bíblicos, sino que es un libro religioso paralelo a la Biblia.

Bajo la lógica del desarrollo y cambio de las identidades religiosas y con el fin de generar una independencia por parte de las nuevas iglesias en relación con las iglesias históricas, se dio inicio a la práctica de crear iglesias "no denominacionales", es decir, que no se pueden encasillar en una teología o estructura eclesiástica de las iglesias históricas o denominaciones tradicionales. Esta idea de iglesia no denominacionales o independientes, será desarrollada con mayor amplitud en el capítulo que se refiere a la Iglesia el Lugar de Su Presencia y su relación con la Iglesia Universal.

Las iglesias históricas no-católicas, son catalogadas así al conjunto de iglesias que han permanecido en el tiempo y, que vienen o son vertiente directa de la reforma protestante, bien sea desde Lutero, Calvino, Zwinglio; es decir, la iglesia luterana, calvinista (presbiteriana), puritana, metodista, bautista y sus vertientes más directas y cercanas en teología, liturgia o solamente en la denominación. Es decir, que me refiero a "solamente en la denominación", debido a que actualmente a través de los procesos de hibridación, especialmente en Latinoamérica, se ha generado que muchas iglesias históricas sólo conservan el título y por lo tanto la pertenencia a la red de iglesias de la misma denominación, pero no conservan ni la teología, ni liturgia tradicional.

Ahora bien, en el desarrollo de este texto se presentarán dos conceptos, que son básicos para hablar de Religión-Estado o la influencia religión en la esfera pública. Los cuales son: "secularización" y "laicismo o laicado", que en gran medida parecen tener el mismo significado, pero tienen una sustancial diferenciación, y es esta omisión de la diferencia lo que dificulta en gran medida la comprensión de los fenómenos religiosos actuales, los cuales

tiene como contexto una sociedad moderna (Troeltsch, 1983). Por lo cual vale la pena tener en cuenta el aporte de Paulo Barrera Riviera en su texto *Pluralismo Religioso e Secularização: Pentecostais na periferia da cidade de São Bernardo do Campo no Brasil,* donde usa la discusión desarrollada por Bauberot, quien construyó dos tipos ideales de los con conceptos anteriormente mencionados, lo que permite compararlos y, define a la "Laicismo o Laicado" como la perdida de importancia de la religión en las instituciones, mientras que el término "secularización" expresa dicha perdida pero en el campo cultural (Barrera Rivera, 2010, pág. 54).

Para responder a los objetivos propuestos para la presente investigación, se hizo necesario el uso de la etnografía como metodología propia del acercamiento al campo y la observación en los espacios sociales que son analizados. Por consiguiente, en primera medida es necesario acentuar el uso de las notas de campo en el desarrollo de la investigación, ya que el uso de esta herramienta permitió un acercamiento que posibilita una reflexión para lograr observar con unos nuevos lentes y oír con agudeza lo que se está investigando. Aunque esto no se debe entender como una herramienta estática, sino por el contrario se va modificando a través de la observación y las conversaciones que se desarrollan con las personas que se encuentran en el lugar (Emerson, Fretz, & Shaw, 1995). Es decir que las notas de campo son útiles en el momento de realizar el análisis, pues permite la reflexión sobre algunas preconcepciones que parten de sesgos personales y posteriormente se mezclan con sesgos del grupo investigado.

Por lo cual, en el marco de la metodología usada para la investigación, se hizo una observación, la cual se realizó durante los días 23 de marzo, 26 de marzo, 31 de marzo, 7 de abril, 28 de abril, 11 de mayo, 19 de mayo, 26 de mayo, 2 de junio del 2016; en esas fechas asistí a las reuniones generales de la iglesia, las cuales se realizan los miércoles a las 5pm o a las 7pm. Asimismo, estuve en algunas reuniones de uno de los grupos de conexión que se llama "The Groove G.C.", el cual se reunían los jueves a las 7pm en uno de los salones anexos, que están ubicados en el sótano del auditorio principal. Del mismo modo, fue necesario revisar algunas predicaciones en la página de internet, publicaciones realizadas tanto en el Facebook de la iglesia, como también el Instagram de Andrés Corson, Christy Corson y otros líderes de la iglesia. Esto con el fin de observar y analizar la "comunidad

virtual", concepto y práctica que será explicada y analizada en el último capítulo de esta investigación.

Por otra parte, durante las visitas, se observaron las estrategias de proselitismo, desde el acceso a la red de Wi-Fi de la iglesia y el café de esta, hasta escuchar y analizar algunas entrevistas que están en el canal oficial de la iglesia en YouTube o los Podcast de la página de Blu Radio, la cual es una emisora privada, pero le ha dado un amplio espacio para la participación de la iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia. Del mismo modo, fue revisada la emisora privada de la iglesia por la frecuencia AM, ya que es muy común que las iglesias cristianas tengan una emisora en la banda de Amplitud Modulada (AM) y no tanto en la FM, como se puede observar en el siguiente cuadro.

| AM   |         |            |                                           |           |
|------|---------|------------|-------------------------------------------|-----------|
|      | Cód.    |            |                                           |           |
| KHz  | Emisora | Nombre     | Cadena/Grupo económico o economía pública | Estilo    |
|      |         | Radio      | Cadena Radial Auténtica/Centro Misionero  |           |
| 540  | НЈКА    | Auténtica  | Bethesda                                  | Cristiana |
| 1100 | HJCN    | BBN        | BBN Internacional                         | Cristiana |
|      |         |            | Cadena Radial Vida/Iglesia Cristiana      |           |
| 1130 | HJVA    | Vida A.M.  | Manantial                                 | Cristiana |
| 1160 | HJOC    | Fuego A.M  | Evangelismo de Fuego                      | Cristiana |
| 1280 | HJKN    | Aviva2     | Centro Mundial de Avivamiento             | Cristiana |
|      |         |            | Misión Colombia/Iglesia Cristiana de      |           |
| 1310 | HJJZ    | Radio 3:16 | Colombia                                  | Cristiana |
| 1460 | HJJW    | ENC Radio  | Nuevo Continente                          | Cristiana |
|      |         | Su         |                                           |           |
|      |         | Presencia  |                                           |           |
| 1520 | HJLI    | Radio      | Iglesia El Lugar De Su Presencia          | Cristiana |
| 1550 | HJZI    | G12 Radio  | Misión Carismática Internacional          | Cristiana |
|      |         | Verdad     |                                           |           |
| 1580 | НЈОТ    | Radio      | Ministerio Palabra de vida                | Cristiana |

| FM   |       |            |                                             |           |
|------|-------|------------|---------------------------------------------|-----------|
| MHz  |       | Nombre     | Cadena/Grupo económico o economía pública   | Estilo    |
|      |       | Oasis      |                                             |           |
| 88.3 | HKG79 | Estéreo    | Asociación de Comunicadores de Madrid       | Cristiana |
|      |       | Ambiente   | Iglesia Proyección de Alcance Internacional |           |
| 88.4 | HJU56 | Fm Estéreo | PAI                                         | Cristiana |
|      |       | Poder      |                                             |           |
| 94.4 | HJU53 | Estéreo    | Sociedad Bíblica Colombiana                 | Cristiana |
|      |       | En Tu      |                                             |           |
| 95.5 | HJU54 | Presencia  | Fundación arte y vida                       | Cristiana |

Tomado de <a href="https://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Emisoras\_de\_Bogotá">https://es.wikipedia.org/wiki/Anexo:Emisoras\_de\_Bogotá</a>

Para el análisis en la investigación, se tuvo en cuenta la subjetividad de los actores, en cuanto su experiencia, y por otra parte las relaciones entre instituciones. Esto debido a que es necesario entender que dentro de la experiencia religiosa, no se puede cometer uno de los errores más comunes de los estudios religiosos y principalmente en el estudio del cristianismo, en donde se ha pretendido encerrar a quienes participan o pertenecen a ciertas iglesias o comunidades, en grupos con comportamientos determinados desde la estructura o la institución, y por lo tanto negando en gran medida la posibilidad de transformación y reflexión por parte de los miembros y asistentes. Especialmente teniendo en cuenta el contexto actual de Colombia, donde el Estado tiene una pretensión de laicismo, con base en el artículo 19 de la constitución política de 1991. Siendo el Estado Laico un punto fundamental en la sociedad moderna, ya que esta tiene como uno de sus pilares el individualismo, y por lo tanto la posibilidad de crítica y construcción de pensamientos (Troeltsch, 1983).

Troeltsch plantea que con la modernidad se rompe con la infalibilidad de la institución religiosa, basado en el suceso de 1517, cuando la Reforma genera una ruptura de los nuevos cristianismos con la Iglesia Católica. De este modo, se hace posible la expresión de un pensamiento crítico y alternativo a las instituciones religiosas, como sucedió con los sucesores de la Reforma, los cuales siguieron reformando el cristianismo a través de la fundación de las diferentes corrientes y denominaciones. Por lo cual, para el caso colombiano

me parece que, para el desarrollo de un pensamiento religioso crítico, es de suma importancia la aparición de espacios de diversidad y libertad religiosa, lo cual sucedió gracias a las libertades de culto y facilidad de fundación de instituciones religiosas, en el marco de la constitución de 1991.

Es necesario el análisis de las iglesias cristianas y su relación con el Estado, en cuanto al aspecto legislativo y administrativo. Esto debido al auge que se ha evidenciado últimamente por la capacidad de las iglesias cristianas no-católicas para influir en la toma de decisiones de los miembros de dichas entidades religiosas en las elecciones (Beltrán Cely, Del monopolio católico a la explosión pentecostal. Pluralización religiosa, secularización y cambio social en Colombia., 2013, pág. 369). Así como también han logrado ser un grupo influyente y participante en las decisiones legislativas y administrativas de las ciudades y del país, bien sea porque algunos miembros del Concejo, Congreso, Senado, Alcaldía, etc., no solamente son funcionarios públicos, sino que también son miembros activos, líderes o pastores de iglesias cristianas.

En la presente investigación, se tendrá en cuenta una característica, que genera un aporte para los estudios religiosos y especialmente los estudios del cristianismo, pues se hace un uso en cuanto al lenguaje y el análisis, no sólo desde la sociología, sino también desde la teología, pues no sólo es útil, sino necesario entender y estudiar desde el lenguaje propio del objeto de estudio. Es decir que es desde la teología que se puede entender mejor los discursos de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia, teniendo en cuenta las características teológicas históricas que presenta esta iglesia. Asimismo, la teología es útil para los estudios de sociología de la religión, pues es desde esta disciplina donde se estudia y construyen las creencias y prácticas dentro de algunas religiones, especialmente en los cristianismos.

Teniendo en cuenta que del mismo modo que se ha generado una validez de la sociología y la antropología en los estudios teológicos, así mismo se debe incluir como herramienta de estudio a la teología desde la sociología y la antropología, en el propósito investigativo de los estudios religiosos, para así, lograr comprender más cabalmente el fenómeno religioso cristiano. Pues como menciona Aguirre los estudios sociológicos tienen un gran valor en la comprensión de las primeras comunidades cristianas, afirmando que "también sería un

idealismo no menos reductor el que pretendiese que la trascendencia de los movimientos religiosos es tal que los hace inmunes a los factores sociales y, por tanto, inasequible a los métodos sociológicos" (Aguirre, 2009). Es por esta razón que en este texto se plantea un diálogo entre la sociología y la teología para el estudio de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia, ubicada en el noroccidente de Bogotá, Colombia.

Es decir, que la presente investigación tiene como finalidad el análisis de los discursos y las prácticas que se desarrollan en la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia. Estos análisis se realizarán a través del dialogo entre la sociología y la teología, esto con el fin de entender los aspectos sociales por medio de los postulados teológicos de la iglesia y en contraposición con otras fuentes. Así mismo, se tendrá en cuenta los aportes realizados por William Beltran Cely acerca de las lógicas de mercado y su influencia en el crecimiento de las iglesias pentecostales y neopentecostales, como también su participación en el ámbito político y de movilización social. Por otra parte, será fundamental los aportes sobre "lo sagrado y lo profano" desarrollados por Émile Durkheim, en cuanto a la discusión de una cómo entender, observar y analizar estos conceptos en un Estado Laico y una sociedad con aspectos seculares, en donde parece desdibujarse dicha separación. Además, será necesario mostrar y explicar las relaciones que se construyen dentro de la iglesia y cómo se configura una nueva idea de comunidad, pasando de ser "domus ecclesiae" para ser una "comunidad virtual". Por último, se tendrá en cuenta las discusiones sobre la participación de la mujer en la vida religiosa protestante en la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, como también el papel de los laicos en el crecimiento y aportes en esa iglesia.

### Capitulo Primero: La Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia y su relación frente a la "Iglesia Universal"

#### Relación personal o religión

Para hablar de la relación entre la Iglesia el Lugar de Su Presencia y la Iglesia Universal, es necesario mencionar que actualmente hay un discurso común en las diferentes iglesias o grupos religiosos, desde las cuales se afirma que "no son religión". Este discurso se ve inmerso un gran problema, debido a que hay una gran variedad de definiciones en cuanto al término "religión", por lo cual en este capítulo tendremos en cuenta las definiciones planteadas y desarrolladas por Émile Durkheim y Charles Taylor.

Según Roberto Cipriani, quien explica que, según Durkheim, se imposibilita la división entre iglesia y religión, pues "religión e iglesia están imbricadas entre sí tan estrechamente que casi no es posible notar alguna distinción. Si existe vida religiosa, existe también iglesia" (Cipriani, 2004, pág. 105), y añade frente a la idea de "religión individual" que si bien hay ciertas prácticas que apuntan a esta, se imposibilita debido a que esas prácticas individuales en apariencia, simplemente forman parte de una común concepción de lo religioso y, por lo tanto, toda práctica espiritual está englobada o enmarcada en una iglesia o institución religiosa definida (Cipriani, 2004, págs. 106-108).

Esa afirmación de religión enmarcada en un marco global, se debe a la visión de Durkheim sobre la sociedad y la necesidad de cohesión y cooperación, pero caso contrario es lo planteado por Charles Taylor, debido a que él entiende la religión desde un ámbito más individual, pues él afirma que: "De modo que el *auténtico* "locus" de la religión es la experiencia individual, no la vida corporativa [...]. Pero el otro "locus" propio es la *experiencia*, es decir, el sentimiento, y no las formulaciones que emplean las personas para definir, justificar y racionalizar sus sentimientos (operaciones que, claro está, corren a cargo habitualmente de las Iglesias)" (Taylor, 2003, pág. 19). Es decir, que, si bien el "locus" de la religión está en la experiencia individual, esta experiencia no puede ser definido, ni justificado por aquel que lo experimente, sino que eso le corresponde normalmente a las iglesias o instituciones religiosas en las cuales está enmarcada la experiencia espiritual individual.

Por lo anterior, se entiende que, si bien es posible que haya experiencias individuales dentro de las iglesias, se dificulta o imposibilita analizar las prácticas espirituales sin que se enmarquen sus prácticas y creencias dentro de una una iglesia u otra institución religiosa especifica. Mas, sin embargo, esto se opone a las afirmaciones hechas desde las iglesias cristianas, en las cuales afirman y expresan constantemente que ellos son "una relación personal con Dios, pero no una religión". Esa afirmación la escuché el jueves 26 de mayo del 2016, en una pequeña obra de teatro presentada en el evento "We Are".

Esto sugiere varias connotaciones, la primera es pretender una separación de las demás iglesias históricas y a su vez mostrar una ruptura con la Iglesia Católica, además se procura enseñar y mostrar que en ese lugar se desarrollan prácticas espirituales individuales, esto obedece en gran medida a las lógicas de individualización en la sociedad.

La negación de ser religión por parte de ciertas iglesias, entre las cuales está la iglesia El Lugar de Su Presencia, hace parte del proceso de construcción de la identidad lejana a lo tradicional, y se afianza a través de sus prácticas y creencias distantes del imaginario de lo que es "Religión". Este discurso de no ser religión tiene su raíz en las dificultades conceptuales que ha tenido este término, pues en gran medida se asocia con la Iglesia Católica, teniendo en cuenta que este estudio se desarrolla en Colombia y esta institución es la cual, desde la colonia, hasta el día de hoy ha sido significante de "religión" o "iglesia". Además, que dicha referencia, se ve asociada en la tradición del pensamiento occidental a las distintas guerras y problemas generados por su relación con la política y los ejércitos (Burleigh, 2006).

Por lo tanto, fue en Europa Occidental donde se generaron los primeros espacios en los cuales se desarrolló el discurso de la no necesidad de religión, que sería analizada y posteriormente adoptadas por las entidades religiosas para ser añadido a su discurso en las alocuciones proselitistas, de esta manera, se lograría convencer a las personas que sus prácticas tenían que ver aparentemente con una espiritualidad alejada de las instituciones y de las religiones tradicionales e históricas (Troeltsch, 1983) (Taylor, 2003). Así como también lo menciona Mariano Corbí en su libro *Religión Sin Religión*, en el cual plantea que las sociedades industriales abandonan las viejas formas de la vida religiosa, esto con el fin de poder romper

con las religiones autoritarias, patriarcales y estáticas. En cuanto a lo estático, se refiere a que no en esas instituciones no se daba mayor cambio en la concepción de la deidad. Pero es gracias a la posibilidad de una experiencia y sentir individual, lo que permite en cierta medida poder crear o transformar una imagen de Dios separada de las instituciones tradicionales (Corbí, 1996).

Es por esta razón que en iglesias modernas como lo es el Lugar de Su Presencia, el día 23 de marzo del 2016 Andrés Corson, quien es el pastor principal y fundador de la iglesia, estaba sentado en su silla, la cual es muy parecida a la de un presentador de programa de farándula de la televisión colombiana o motivador personal. No pretendiendo con lo anterior generar una afirmación despectiva, sino por el contrario comparar para evidenciar que el diseño de la escenografía tiene una pretensión clara, la cual está muy relacionada con la negación de la sacralidad de las prácticas y espacios tradicionales.

Pues a través del diseño la tarima se desea alejar al espectador de sentirse como si estuviese en un templo tradicional del cristianismo y sentirse más como en una conferencia. Por lo tanto, teniendo la atención captada de los asistentes a la reunión de ese día, después de un buen tiempo de canto, salto, luces, gritos y variación en los ritmos y volúmenes de las canciones, el pastor empezó a orar mencionando que todas las personas deben olvidar toda creencia anterior, denominada por parte de Andrés Corson como una "mentira".

Es decir, que todo aquello que no cuadra con lo planteado por Andrés Corson es considerado mentira, esta práctica no es única de esta iglesia, pues como mencionaré y analizaré posteriormente, es una dinámica propia de las diferentes instituciones religiosas, en las cuales se debate constantemente qué es lo ortodoxo y qué es lo herético. Conllevando así a la idea de homogeneidad en el cristianismo, a través de la exclusión de lo que no es aprobado por un grupo hegemónico.

#### "la música sacra y el recogimiento son aburridos"

Durante toda la predicación, que el pastor tituló "Jesús murió para que disfrutáramos la vida", hizo énfasis en reafirmar la legitimidad de las prácticas de esa iglesia, a través del menosprecio de las demás creencias, comparándolas con lo aburrido, ya que él afirma que

los cristianos deben ser personas alegres y por lo tanto deben disfrutar la vida. Para ello hizo comentarios que deslegitiman otras prácticas, como el recogimiento, la reflexión o la música sacra; pues él afirmó el día 23 de marzo del 2016 que esa música es aburrida y añadió que ni siquiera entiende qué significa "recogimiento". Hace esas afirmaciones, pues esa fecha es precisamente Semana Santa y, por lo tanto, desde la Iglesia Católica se habla de un tiempo de reflexión y recogimiento, pero Andrés Corson dijo que eso no tiene ningún sentido, pues eso forma parte de la "religión" y de las iglesias aburridas tradicionales, actividades que se desarrollan durante la misa en las iglesias católicas o en las iglesias cristianas de corte histórico.

Siguiendo con la lógica de legitimar las prácticas propias de su iglesia, Andrés Corson menciona que "algunas personas dicen que la música alegre no es bíblica o el baile durante las reuniones religiosas no es bíblico". Para ello hace un análisis exegético muy poco juicioso y crítico de varios pasajes de la Biblia, los cuales pasan rápidamente y sin mayor análisis, pues no pretende generar un sermón que sea basado en el estudio de la Biblia, como según la reforma y los protestantes lo han planteado, pues uno de los pilares de la Reforma fue el estudio de la escritura, pues "sola scriptura" es la base de las creencias, es decir, que únicamente lo que está escrito en la Biblia puede ser considerado como estructura del cristianismo, no la tradición, ni los dogmas desarrollados a través de los concilios y que carecen de sustento bíblico. Pero para lograr el fin de argumentar su tesis, el predicador busca textos que sustenten el título y por lo tanto la tesis de su conferencia; aun cuando muchos son bruscamente sacados del contexto, siendo este un error común en las iglesias y que para ello dentro de los estudios teológicos se ha planteado la disciplina de la exegesis bíblica, para no generar descontextualizaciones tan fuertes que logran llegar a una contradicción.

Al finalizar la predicación sonó de nuevo la música, se apagaron las luces y los asistentes cantaron, bailaron y gritaron. Evidenciando que su postura en cuanto a que la iglesia que él maneja debe seguir los parámetros de renovación de la liturgia a través de prácticas parecidas más a un concierto que a una reunión religiosa, y a su vez, motivando a que los asistentes vivan lo que él les acabó de enseñar y de esa manera olviden toda "mentira" que le habían enseñado en otras iglesias.

El 23 de marzo se celebró en la Iglesia El Lugar de Su Presencia la "cena", para esto, ellos dan empacado un pedazo de pan y un pequeño vaso lleno de jugo de uva. Ese pequeño paquete debe uno tenerlo durante todo el servicio, pues el consumo de los productos empacados se da al final de la reunión. El pastor principal es quien indica el momento para consumir cada uno de los elementos, para esto, pronuncia la fórmula de la "cena", es decir, que repite las palabras de Pablo, las cuales están escritas en el libro de 1 Corintios, en el capítulo 11, en los versículos del 23 al 26. Después de repetir las palabras de Pablo, dice que es momento de consumir los elementos y de ese modo, logra proseguir con la música de la banda de la iglesia y finaliza el culto.

Esta práctica de la cena, en la Iglesia El Lugar de Su Presencia no tiene mayor preámbulo, pues si bien repite unos versículos de la biblia, sigue rápidamente con el resto de la liturgia, es decir que no le da mayor importancia, en comparación con otras "cenas" que se realizan en otras iglesias cristianas evangélicas o con la misma "comunión" que se realice en la iglesia católica. Pues la comunión para los católicos tiene el valor de sacramento, es decir que hace parte de los ritos que ayudan en el proceso de salvación, ya que después de consagrar los elementos, dejan de ser hostia y vino, y se convierten en el cuerpo, sangre, alma y divinidad de Jesús, lo que se conoce como transustanciación. Asimismo, sucede en la celebración de los luteranos, quienes le dan un alto valor a la cena, pues en esta denominación se cree que coexisten la esencia de pan y vino, con el cuerpo y la sangre de Jesús, este proceso es conocido como consustanciación. Siguiendo con las comparaciones, tampoco se le da el valor simbólico que sí se le da en la tradición presbiteriana, en la cual se participa de una cena como símbolo de la comunión entre hermanos e hijos de Dios. Por el contrario, simplemente se come el pan y se toma el jugo de uva, para poder seguir con sus cantos, aunque su tiempo de alabanza tiene que ser interrumpido para invitar a las personas nuevas a ponerse de pie para hacer "la oración de fe" (método para ser salvo e iniciar el proceso de conversión).

Pero no todo acaba después de hacer esa oración, pues los que se quedan, pueden seguir en el concierto, mientras que los que asistimos por primera vez debemos ir a una sala aparte. En ese momento, cuando estamos saliendo, el predicador hace un llamado a Nerú (el bailarín quien fue "curado"-según sus propios términos- gracias a Andrés Corson del homosexualismo) para que suba a la tarima y enseñe cómo es qué se baila.

Ahora bien, con respecto a la música y el baile dentro de las reuniones, Jean Pierre Bastián afirma que el crecimiento del movimiento pentecostal y neopentecostal, se debe a que estas iglesias hacen uso de las expresiones artístico-espirituales, heredadas del protestantismo iconoclasta. Esto implica que la música sea "indudablemente, (...) un medio importante de la experiencia religiosa distintiva de este movimiento socio-religioso basado en la experiencia de *Pentecostés*" (Ravagli Cardona, 2011, pág. 1207)

#### Entre lo Sagrado y lo Profano

El día miércoles 11 de mayo del 2016, antes de comenzar la alabanza y la predicación, dan unos anuncios, entre los cuales menciona que los niños menores de 12 años no pueden estar en el "AUDITORIO". Es de suma importancia mencionar que el espacio en el cual ellos se reúnen no lo llaman templo, sino auditorio, es decir, que no usan los términos tradicionales para mencionar el lugar de reunión, pero esto es en la forma cómo ellos se refieren al lugar donde se desarrollan las actividades. Pues la palabra templo sí está escrita en algunos avisos y para algunas personas de la iglesia, especialmente los de liderazgo, sí es conocido como templo, mientras que, en los anuncios y el vocabulario normal de los asistentes a la iglesia, es conocido como auditorio.

El uso de dos términos distintos para referirse a un mismo espacio, es relevante para reflexionar sobre la construcción de la diferenciación entre lo sagrado y lo profano, por parte de los miembros de la Iglesia El Lugar de Su Presencia. Aunque parece desvanecerse dicha distinción o que simplemente forma parte de las teorías históricas de la religión (Durkheim, 1968). Como mencioné anteriormente en la introducción, los aportes hechos por parte de Durkheim, tanto en la distinción sagrado – Profano, como también en su definición de la religión. Por lo cual, es necesario repensar dichas categorías y analizarlas a la luz de la "cultura moderna", debido a que hoy en día hay una diferencia en comparación con antaño cuando esa distinción se daba de manera más marcada y evidente. Es decir, que en aquella época lo sagrado era entendido en la espacialidad con los templos, en la temporalidad con las festividades importantes y ciertas acciones como el oficio de la misa; siendo que los anteriores aspectos sagrados se contraponen a los demás lugares y tiempos, los cuales son entendidos como profanos (Taylor, 2003, pág. 75).

Pues, mientras que hoy en día se observa una lucha en contra de la cultura propia de la Iglesia, especialmente de la iglesia católica. Como menciona Troeltsch, se cambian los ideales eclesiásticos, por ideas culturales que son engendradas de manera independiente, y él afirma que:

En los casos que persisten todavía las viejas concepciones religiosas, su verdad y su fuerza vinculatoria se fundan en primer lugar, por lo menos entre los protestantes, en la última convicción personal y no en la autoridad dominante como tal (Troeltsch, 1983, págs. 16-17).

Por lo tanto, lo que es entendido desde las iglesias evangélicas como "sagrado", se ha pensado en una relación directa con la Iglesia católica o con las iglesias tradicionales. Y es por eso, que tienden a deshacerse de las prácticas y discursos que ven relacionados con lo "sagrado" y empiezan a desarrollar nuevas prácticas y discursos que aparentemente tienen una mayor relación con lo que llaman "relación personal con Dios". Es esta idea de experiencia espiritual individual, lo que Troeltsch llama convicción personal, y que a su vez se contrapone con la autoridad dominante, pues es a través de lo personal como se construye lo "espiritual". Y esto se erige como un punto completamente alejado de lo "sagrado" durkheimiano, pero a su vez en contraposición de lo "profano", pues el último término es categorizado dentro de la jerga cristiana como "El mundo". Esta última enmarca algunas prácticas y creencias, pero que aparentemente no es constituido desde los altos mandos de la iglesia a la cual asiste el feligrés, sino por el contrario, es desarrollada por la convicción personal (Viale, 2013).

El día 11 de mayo, pasaron por la pantalla un testimonio sobre la conversión de una señora inglesa, en la cual relata cómo llegó a la Iglesia El Lugar de Su Presencia y se convirtió. Ella pasó de estar enferma a ser sanada, cuando entró a la iglesia, pues afirma que ella entendió qué la enfermedad que sufría era por cuestiones emocionales que pudo superar al llegar al Lugar de Su Presencia.

Este testimonio evidencia un tipo de génesis de espiritualidad individual a través de hibridación, pues la idea de enfermedad por somatización está presente en varias religiones orientales, como lo es el confusionismo que es base de la medicina tradicional china. Por lo tanto, no se entiende muy bien la relación entre haber sido sana con el empezar a asistir y pertenecer a la iglesia El Lugar de Su Presencia, pero demuestra una trasformación de las

concepciones religiosas, pues en varios casos, todo lo que tuviese que ver con una religión diferente al cristianismo, especialmente las religiones orientales, eran catalogadas como brujería o satanismo; pero al observar que dichas prácticas tienen efecto también en su iglesia, no se puede satanizar, por el contrario, adoptarla y adaptarla a su cosmovisión, lo que es entendido en algunos estudios religiosos como "sincretismo" o "hibridación".

#### El "Movimiento Común"

El jueves 26 de mayo, se realizó un evento llamado "We Are", basado este título en una canción de una banda de HardCore cristiano. Estas bandas nacieron después de las crisis de las iglesias tradicionales, cuando surgieron iglesias neopentecostales, se hizo propicio el espacio para que los miembros de las iglesias formaran bandas de música como Rock, HardCore, Rap y hasta reggaetón (Bastian J. P., 2004, pág. 164).

Muchos de los representantes de estas bandas, mencionaban que era un mecanismo de acercar a las personas con Dios a través de los géneros musicales "no-sagrados", lo que se podría denominar en cierta medida como profanos, pero al tener una letra que tiene pretensión de alabanza a Dios y unidad de los receptores con Dios, entonces, hace parte de las experiencias espirituales, que distan tanto de lo tradicionalmente sagrado como de lo profano.

Ese mismo día hicieron una presentación de una obra que estaba titulada "¿cristianos, relación o religión?". Esa distinción es bastante común dentro de las iglesias cristianas actualmente, no solamente en las neopentecostales, sino también está siendo muy usada en iglesias históricas, entendiendo a estas iglesias como el conjunto de iglesias que fueron parte de la reforma. Pues consideran que el cristianismo y especialmente el que ellos viven, es una relación espiritual con Dios, pero que ciertas iglesias históricas o el catolicismo tradicional viven y son parte de la religión y para no ser relacionados con ellos, se niegan a ser denominados como personas religiosas.

En el desarrollo de ese evento, trajeron como invitado a Rice Brooks, quien escribió un libro en el cual se basaron para hacer la película "God's Not Dead 1 y 2" (imagen 1) y en la tarima también estaba Andrés Corson. Rice Brooks contó su testimonio de conversión (imagen 2), siendo el testimonio un discurso común en las iglesias cristianas, especialmente pentecostales

y neopentecostales, pues el uso del testimonio es realizado como mecanismo de participación religiosa por parte de los laicos, casi usado en remplazo a las predicaciones o sermones y asimismo se emplea con fines proselitistas (Molina, 2007).



Imagen 1. (Captura de Pantalla, God's not dead Play Store)

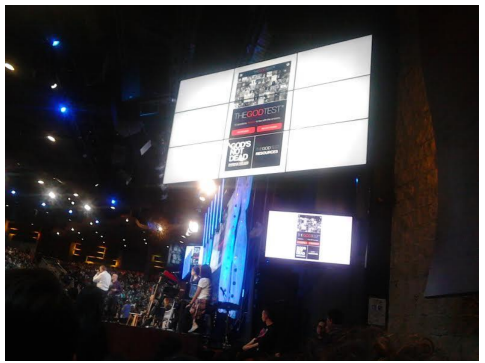


Imagen 2 (Foto tomada en la reunión realizada el Jueves 26 de mayo del 2016)

Rice Brooks menciona que hay una red de 20.000 iglesias que él apoya con su organización y afirma que hay "movimiento común" en varios países y que esto posibilita una teología cristiana "común". Dicha organización religiosa cuenta con una aplicación que se llama "GOD TEST" (imagen 3) en celulares para hacer proselitismo religioso, pues cuenta con unas preguntas y dependiendo de la respuesta, la aplicación dirige a una diferente pregunta o comentario, teniendo como finalidad que la persona que está usando la aplicación o que está entablando una conversación con quien maneja la aplicación, llegue a la conversión al cristianismo.



Herramienta evangélica que facilita la discusión de los temas críticos de la fe.

#### LEER MÁS

Imagen 3 (Captura de pantalla. The God Test. Play Store)

El "movimiento común", parte de la idea que es necesario aceptar y creer que Jesús murió por las personas de antes, ahora y siempre, ya que ese es el fundamento para la práctica del proselitismo religioso. Esta concepción de unidad en el cristianismo a través de la soteriología del sacrificio de Jesús, hace parte del discurso hegemónico dentro del cristianismo, es decir, es una tesis teológica que ha sido aceptada a través de varios concilios católicos y sin mayor contradicción en las Reformas, incluyendo la confesión de Westminster. La salvación por medio del sacrificio no está explícita en los evangelios, por el contrario, es una lectura que nace de la interpretación de las cartas paulinas y su influencia sobre las cartas juaninas y petrinas, es decir, sobre los textos que van entre Hechos de los Apóstoles y Apocalipsis.

Ahora bien, dentro de los estudios teológicos hay un amplio debate frente a este tema, por lo cual, si bien es bastante común en las iglesias cristianas aceptar la salvación por medio del sacrificio de Jesús. Es necesario aclarar que también hay posturas que nacen de la salvación

a través del ejemplo y enseñanza de Jesús, ya que se entiende que Jesús es la palabra encarnada de Dios y es por medio del mensaje que se logra una transformación para alcanzar la plenitud del "imago Dei". Entendiendo lo anterior como menciona el evangelio de Mateo: "Ser perfectos como vuestro padre celestial es perfecto".

Esa afirmación de "movimiento común en el cristianismo", es, por lo tanto, no solamente no-común, sino que en gran medida es excluyente, siendo un mecanismo propio de ciertas iglesias. Comenzando por la Católica Romana, y pasando por todas las vertientes del protestantismo, quienes han adoptado ciertos puntos de la teología sistemática tradicional como infalibles y por lo tanto hacen necesario como punto de unidad únicamente en las creencias "ortodoxas". De este modo, en las iglesias afirman que, quienes creen en un medio de salvación diferente a la redención gracias al sacrificio de Jesús en la cruz, son catalogados como herejes o no son parte del cristianismo; como sucedió en la inquisición, en la cual se planteaba que merecen la condenación eterna, por el hecho de negar el dogma del sacrificio en la cruz.

Ese punto de la exclusión por medio del merecimiento de la salvación a través de la aceptación del sacrificio o la condenación a través de la creencia diferente, es lo que sustenta la práctica de proselitismo religioso cristiano. Ya que en el imaginario colectivo cristiano todos los seres humanos deben creer lo mismo, porque aquellos que no crean en eso están tan errados que se irán al infierno. Bien sea desde la comprensión de la salvación en el cristianismo protestante, pues para ellos no hay posibilidad del paso por el purgatorio, o bien sea, desde la Iglesia Católica Romana, quienes si bien creen que hay paso por el purgatorio, lo mínimo para la salvación, es el cumplimiento de los sacramentos, especialmente la confesión. Lo cual conlleva a que se desarrollen los mecanismos que sean necesarios para la persuasión y difusión de su mensaje, como es visto en la Iglesia El Lugar de Su Presencia.

En la mayoría de iglesias se intenta mostrar al cristianismo como una religión homogénea, y cuando se ven enfrentados a las discusiones y diferencias teológicas, la salida más común es afirmar que dichos planteamientos son herejías. Lo que evidencia una pretensión de superioridad en relación con los diferentes postulados teológicos, como pasó en la reunión en la cual Andrés Corson mencionó que eran mentiras las enseñanzas que cualquier persona

en esa reunión hubiera escuchado antes; categorizando como sin sentido las prácticas de reflexión, recogimiento y música sacra.

Este discurso del "movimiento común" o "unidad entre las iglesias" planteado por Brooks y que se reproduce en la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia. Lo cual conlleva a pensar en la discusión sobre la "ideología" desde Slajov Žižek, donde se da una ilusión de unidad, pero esta ilusión se da a través del silenciamiento de ciertas disputas, como lo describe Nicolás Panotto en la revista digital Lupa Protestante:

La ideología no es sólo un tipo de discurso teológico falso que se impone sino creer falsamente que los modos de ser y hacer dentro de la iglesia son universales (...)En ese sentido, la falsedad ideológica se manifiesta de todas maneras, más allá de la existencia de un discurso que afirma lo contrario a lo que se hace (es más, podríamos decir en este caso que la posición teológica actúa como síntoma de un modo de ser iglesia, al esconder disputas ideológicas desde un posicionamiento discursivo supuestamente contrario) (Panotto, 2017).

Con la anterior afirmación se puede observar cómo se construye un discurso de aparente unidad dentro del cristianismo, pero esto obedece esencialmente al ocultamiento de las disputas ideológicas. Lo que hace más difícil la construcción de planteamientos alternos a los ya planteados y, asimismo, dificultando el pensamiento crítico, ya que se hace necesario entender una iglesia, únicamente desde aquello que no contradice lo tradicional.

#### Frente a la "Iglesia Universal"

El concepto de "denominación" permite entender en gran medida el fenómeno que acabo de presentar en cuanto a la unidad, pugnas y separación de la Iglesia Cristiana EL Lugar De Su Presencia, en relación con las demás iglesias o como lo planteo en el presente texto, frente a "La Iglesia Universal".

Charles Taylor menciona que es gracias a los *metodistas*, con quienes se dio un prototipo de lo que hoy llamamos "denominación". Es decir, que las denominaciones son en cierta medida lo que en la Iglesia Católica son las ordenes, pues si bien tienen su doctrina y a veces pueden creer que sus postulados son mejores, esto no los lleva necesariamente a destruir la idea de pertenecer ambas a la Iglesia Universal (Taylor, 2003, págs. 81-82). De ese modo se logran

desarrollar una coexistencia dentro de un mismo espacio geográfico con otras "iglesias", a diferencia de cómo se desarrollaba, la relación entre la iglesia luterana y la Iglesia Católica en Alemania en pleno auge de la Reforma Protestante, y de esta manera, en un sentido más general, el conjunto de las denominaciones constituye "La Iglesia Universal". (Taylor, 2003, pág. 83).

Esta idea de "La Iglesia Universal", como la unidad homogénea de ciertas instituciones, conlleva a pensar también en lo que mencioné anteriormente sobre las disputas ideológicas que se ocultan al entender al cristianismo como un movimiento común. Pero las exclusiones no se evidencian de manera tan clara como sucedía cuando la Iglesia Católica Romana era quien tenía el poder infalible, pues no hay una única institución que se dedique a nombrar a los fieles y separarlos de los herejes. Ahora bien, esto no sucede el día de hoy, ya que los cristianismos se constituyen por medio de una organización autocefala, es decir, de gobierno propio. Lo cual conlleva a observar que la exclusión se desarrolla en la práctica, a partir de los discursos por parte de los pastores o líderes de la iglesia, quienes mencionan qué hace parte de la "verdadera doctrina" o "sana doctrina" y qué o quienes son herejes.

La práctica de exclusión a los herejes, no es una práctica única de la iglesia católica, ni mucho menos se le puede atribuir a las dinámicas de las iglesias actuales, pues desde los inicios de la cristiandad se evidencian pugnas por la cosmovisión que debe ser considerada como la verdadera y fiel, y se sostiene a través de los tiempos con las disputas por la entrada y salida de sacramentos o ritos dentro de la Iglesia (Ehrman, 2004).

En cuanto a la relación entre la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia y la Iglesia Universal, y al observar la importancia de la iglesia católica en la génesis y desarrollo de las iglesias cristianas no-católicas, se debe entender desde el pluralismo religioso, ya que éste llegó a Colombia como parte de una transformación social en la década de 1960, siendo liderada por el avance de la expansión pentecostal (Beltrán Cely, Del monopolio católico a la explosión pentecostal. Pluralización religiosa, secularización y cambio social en Colombia., 2013, pág. 76). Ya que fue en esta década en la cual se desarrolló un cambio a nivel global, en cuanto al cristianismo, el cual vivió por parte de la iglesia Católica el Concilio Vaticano II, lo que permitió una suerte de mandato por parte de los altos jerarcas del

catolicismo a propender por una libertad religiosa y a su vez buscar y legitimar desde la jerarquía católica la construcción del ecumenismo<sup>4</sup>, aspecto que se presenta y desarrolla en la constitución *Lumen Gentium*, en los numerales 2, 15, 16 y 22.

Así mismo, el concilio permitió evidenciar una división que había sido invisibilizada dentro de la Iglesia Católica en Colombia como lo describe De Roux, quien afirma que se dio una disputa entre el *catolicismo conservador*, *integral e intransigente*, el ala *neo-integral* y *neo-intransigente*, el *catolicismo liberal* y el *catolicismo socialista*. Cada uno defendiendo su postura, tanto política, como económica, como teológica, lo que desencadena una problemática mayor pues ya no se puede observar las cuestiones religiosas simplemente en torno a la relación Iglesia-Estado, sino que obedecen a una dialéctica multilateral en la cual los aspectos que se relacionan son los "poderes económico-políticos, la institución católica nacional, el público de los fieles y la Santa Sede" (De Roux, 1983).

Es necesario tener claro que este concilio obedece a cambios políticos y sociales mundiales, como lo fueron el auge del comunismo y anarquismo, la *Doctrina Social de la Iglesia*, la *Acción Católica*, formación *Comunidades Eclesiales de Base*, la *Encíclica de Medellín*, la *Nouvelle Theologie*, los curas obreros y los procesos de ecumenismo.

Todos estos aspectos no se desarrollaron así sin más, sino que fueron respuestas a ciertos contextos, pues la encíclica *Rerum Novarum*, nace como respuesta en defensa por parte de la Iglesia al auge del comunismo y anarquismo, el cual planteaba como problemática que los obreros y campesinos dejaran de lado la Iglesia por seguir el comunismo (Comby, 2000, pág. 173). De ese modo, al no poder acercarse los curas a ciertos trabajadores en sus hogares, se decidió generar un movimiento misionero que se uniera a los obreros en sus lugares de trabajo, pero esto llevó consigo a que muchos curas se unieran a sindicatos como al CGT (Comby, 2000, pág. 203). Por otra parte, el ecumenismo se ha dado y se sigue desarrollando entre la aprobación y la condenación, si bien se dieron procesos como el adelantado por Fernand Portal, en su encuentro con el anglicanismo, que en principio tenía como finalidad

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Término que hace referencia al *oikuméne*, es decir, la tierra habitada.

la reconversión de los anglicanos al catolicismo, pero posteriormente se planteó como una unidad posible cuando se entendieran las dos jerarquías. Pero este proceso y otros ya desarrollados fueron atacados por el papa Pio XI, el cual en su encíclica *Mortalium animos* condena fervientemente a los pancristianos, pues ve el ecumenismo como un posible amenaza para la Iglesia Católica Romana (Comby, 2000, págs. 183-188).

Todo lo anterior, generó en la Iglesia Católica Romana una necesidad de convocar un Concilio, este tomaría el nombre de Vaticano, pues se desarrolló en la ciudad del vaticano y segundo, ya que el primero nunca logró concretarse y el último concilio que tuvo finalidad y que logró desarrollarse fue el concilio de Trento, desarrollado en la ciudad de Trento. Es por ello que se conoce como *Concilio Vaticano II*, en el cual están tres constituciones: *Gaudium et Spes* (Sobre la función de la Iglesia en el Mundo Actual), Constitución Lumen *Gentium* (Luz de las gentes), *Dei Verbum* (Sobre la Revelación de Dios). Posteriormente se escribieron encíclicas al respecto de ciertos temas tratados en el Concilio, como fueron: la encíclica *Nostra Aetate* (Sobre las Relaciones de la Iglesia con las Religiones no cristianas), encíclica *Dignitatis humanae* (Sobre la Libertad Religiosa), encíclica *Unitatis Redintegratio* (Sobre el ecumenismo) (Vaticano, 2016).

Este cambio drástico dentro de la iglesia católica, si bien generó una transformación interna en cuanto al respeto por los "hermanos separados" (término usado para los evangélicos por parte de los católicos), asimismo permitió un avance en el proselitismo pentecostal y una mayor diversidad religiosa.

#### No del todo reformada.

A pesar de que la Reforma trajo consigo un replanteamiento de las prácticas dentro de las iglesias protestantes, la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia muestra algunos vestigios de ejercicios espirituales cotidianos propios de la era medieval, como lo pude observar el jueves 7 de abril.

Ese día, al llegar a la calle 95 con Av. Suba, me dirigí al lugar que me habían mencionado a través del correo, donde me confirmaban el grupo y espacio dentro de la iglesia donde se realizaba la reunión; salones que quedan anexos al templo y al lado del "Cofee And Jesus"

(café de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia). Después de un tiempo esperando afuera, pues no sabía dónde era exactamente, ya que los salones no tienen señalización, logré entrar, gracias a que un señor de seguridad me dijo cuál era el salón, debido a que yo le dije el nombre de los "líderes". Por lo tanto, entré al salón y me recibieron con un vaso de gaseosa y un caucho, no entendía la razón del caucho, pues fue solamente hasta el final cuando explicaron para qué era el caucho.

Citaron 3 versículos bíblicos, los cuales fueron mencionar rápidamente, sin mayor análisis, ni estudio, sino que fueron usados simplemente como texto incuestionable que argumentaba de manera infalible la enseñanza que dieron posterior a la actividad.

Un joven mencionó que él era el encargado de dirigir la actividad y el caucho era para pegarse con éste cuando uno pensara en cosas negativas. En este punto es donde veo que aunque no es una práctica propia de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, la cual realizan todos los miembros, el hecho de que uno de sus Grupos de Conexión, es decir, una parte de su gran estructura plantee la flagelación como un ejercicio valido. Dejó ver que hay prácticas y creencias que no desaparecen simplemente, sino que se replantean a través de nuevas bases teológicas y psicológicas, pues esto se asemeja también a las terapias de conductismo.

Es decir, que una práctica que se le atribuye normalmente a las denominaciones o comunidades más tradicionales dentro del cristianismo, especialmente dentro de los grupos ascetas o monásticos. Y que esta práctica parecía haber sido erradicada, por lo menos en el cristianismo moderno, especialmente en una iglesia que se propone y se construye en el discurso de lo no-religioso. Pero, caso contrario, es lo que se observa en la práctica del caucho, donde se construye aun desde la juventud, en medio de una sociedad moderna, una práctica para aprender a no pensar en lo negativo, por medio de su relación con el dolor producido al flagelarse.

#### Relación con otras iglesias

En el Instagram de Andrés Corson, él publicó una foto de la portada de una revista cristiana llamada CHARISMA (Imagen 4), en la cual salen los pastores de la iglesia neo-pentecostal conocida como Avivamiento, la cual está ubicada en la primera de mayo con 68 en la ciudad

de Bogotá, y ésta es reconocida como una de las mega-iglesias de Bogotá por el gran tamaño de su auditorio y la gran cantidad de personas que asisten a sus reuniones.



Imagen 4. (Instagram Andrés Corson, 2016)

En este caso Andrés Corson le alegró ver a unos colegas de él en dicha revista, muestra un poco de esa unidad entre esas megaiglesias. Aunque en algunos casos como la Misión Carismática Internacional (iglesia ubicada en la carrera 30 con américas en la ciudad de Bogotá), tiene ciertos inconvenientes con otras mega iglesias porque ellas nacieron de una división de ésta al generarse un problema interno.

Es bastante interesante observar cómo se generan alianzas y separaciones en las iglesias, gracias a una disputa por la legitimidad y poder en el campo religioso, esto conllevando a que se desacredite la Iglesia, como lo afirma Troeltsch de la siguiente manera: "El protestantismo ha quebrantado la fuerza de la cultura eclesiástica, a pesar de su reanimación pasajera, mediante la ruptura del dominio único de la Iglesia Católica. Tres Iglesias infalibles

que se excluyen y condenan recíprocamente desacreditando a la Iglesia en general" (Troeltsch, 1983, pág. 52).

## Andrés Corson -Pastor neopentecostal- y la influencia de su abuelo Patricio Symes -misionero australiano presbiteriano y pastor colombiano pentecostal-.

No se puede seguir avanzando en la narración y análisis de la presente investigación, sin antes hablar un poco sobre la vida y el trasfondo familiar de Andrés Corson. Ya que él no es un pastor que se convirtió al protestantismo, sino por el contrario, cómo lo dicen ellos "nació en cuna cristiana" (evangélica no-católica). Ya que su abuelo, que se llamaba Patricio Symes fue un misionero de la Iglesia Presbiteriana de Australia, quien llegó en Bogotá a la Primera Iglesia Presbiteriana de Colombia, según como lo menciona Andrés Corson en una charla que se dio durante un servicio en la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia (Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia, 2014). De esa manera logró unirse con otros misioneros y comenzó su tarea en fundar varias instituciones para la formación de pastores y líderes como lo es el Instituto Bíblico Patricio Symes, también medios de difusión como la editorial La Buena Semilla y la librería Centro de Literatura Cristiana. En medio de su ejercicio misionero, decidió adoptar la teología pentecostal, esto debido al gran auge de este movimiento y como lo menciona la página de internet de la Iglesia Cruzada Evangélica Colombiana -iglesia que él fundó-, debido a la necesidad por ser guiados a través de la iluminación del Espíritu Santo y siendo testigo de la sanidad en su propio cuerpo (Iglesia Cruzada Evangelica Colombiana, 2014).

Posteriormente la obra se vería secundada por Joy Corson, quien le enseñó a Andrés Corson para seguir dentro del cristianismo protestante y, de esta manera, a pesar de haber estudiado una carrera que no tenía que ver con la pastoral cristiana, él decidió dejarla y estudiar en el Instituto Bíblico Berea para dedicarse a el ejercicio pastoral, pues gracias a las personas que conocía en las demás iglesias cristianas por la labor de su abuelo, se le fue facilitando el ejercicio dentro de ciertas iglesias y, posteriormente fundó la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia junto a su esposa Rocío Corson.

La Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia tiene como eslogan "Nuestra música sanará la

tierra", esto se debe a la interpretación del pasaje bíblico que Andrés y Rocío Corson dicen que Dios les entregó como mensaje para fundar la iglesia; el cual está en la biblia en 2 Crónicas, capitulo 7, versículo 14. Esto se debe a que en la teología neopentecostal, se hace uso de las revelaciones a través de La Biblia, es decir, que cuando ellos sienten que un pasaje bíblico les responde su oración es porque Dios les está hablando. Por lo cual, hacen uso de pasajes bíblicos para la toma de decisiones, desde con quién casarse, hasta la razón por la cual deben fundar una iglesia.

Es por esa razón que, bajo ese lema, ellos creen que por medio de la música que ellos hacen se sanará ambientalmente a la tierra y, asimismo se sanará espiritualmente al planeta, pues dentro de la teología pentecostal y neopentecostal. Siendo la segunda una vertiente en muchos aspectos teológicos de la primera, se tiene como uno de los principales pilares la "liberación" como lo afirma Ravagli citando a Jean-Pierre Bastian: "[el movimiento pentecostal viene] acompañado de manifestaciones sobrenaturales como las sanaciones milagrosas —taumaturgia—, la capacidad de hablar en lenguas —glossolalia— y la liberación de presencias espirituales negativas en la vida de las personas —exorcismos" (Ravagli Cardona, 2011, pág. 1207). Es decir, que desde la teología neo-pentecostal la "sanación espiritual" del mundo genera la erradicación de todos los problemas tanto sociales, económicos y hasta ambientales.

Por último y para relacionar con el siguiente capítulo, es necesario entender la territorialización de la iglesia, es decir, cómo se configuran, establecen y desarrollan las prácticas de las iglesias cristianas dentro de un territorio especifico. Por lo cual, se observa cómo se desarrollan alianzas entre las iglesias y los gobiernos, esto debido a que, gracias al surgimiento de las iglesias reformadas, se pasa de ser una monarquía teocrática a un gobierno basado en la "bibliocracia". Es decir, que el gobierno no se centra un personaje como representante de Dios en la tierra, sino que la Biblia es la autoridad máxima en el ejercicio de las leyes y normas del gobierno. Esta transformación se debe a que se eliminó la institución eclesiástica por encima de la escritura y, de este modo sería la escritura lo que gobernaría o por lo menos, sería la guía. Pero en el análisis histórico de la Reforma Protestante, se demuestra que, gracias a la libre interpretación, se permitió de cierto modo que sea de nuevo el clérigo o la comunidad clerical la cual esté por encima de la escritura. Esta afirmación

parte del hecho histórico que cuando se revisa la conformación del canon protestante, se demuestra que realmente sigue existiendo la unidad entre la iglesia local y el gobierno, y ambas están por encima de la Biblia, pues en el concilio de Westminster fue cuando se eliminaron los libros aceptados por la Iglesia Católica (deuterocanónicos), lo que conllevó a que se modificara de nuevo la Biblia y se planteó una separación de facto en cuanto a doctrina, entre la iglesia católica y las iglesias reformadas, basado en el canon bíblico.

# Capitulo Segundo: Iglesia el Lugar de Su Presencia y su relación con el Estado colombiano

### Separación iglesia-Estado. Contextualización histórica desde la Reforma

El 31 de octubre 1517, cuando Martín Lutero clavó las 95 tesis en las puertas de la iglesia de Wittemberg, se propuso desde ese momento una reforma a la iglesia católica romana, no generando inmediatamente un cisma. Sino que fue posteriormente, con la respuesta del papado a través de la bula papal, con lo cual Martín Lutero solicitó el apoyo de Ulrich von Hutten y, en ese momento, con el exilio se generó el segundo gran cisma del cristianismo. Esta división no fue una separación de todo tipo de autoridad humana, como lo pretendía Lutero en sus tesis teológicas y políticas, sino por el contrario dejó un gobierno eclesiástico romano para fundar el propio.

Con lo anterior ejemplifiqué, cómo es una falacia el pensar que la Reforma y el gran cisma del Siglo XVI generó una separación entre la Iglesia y el Estado. Pues generalmente hay una territorialización de las instituciones religiosas, ya que bajo muchas cosmovisiones se necesitan la sacralización de los espacios. Debido a que esto permite la construcción de un sentido de lugar, es decir, que las personas tengan algún sentido de pertenencia por el lugar en el cual residen y en el cual se desarrollan sus prácticas religiosas. Así mismo la territorialización de las iglesias se ve influenciada por la necesidad de la alianza con los gobiernos, esto con el fin de lograr desarrollar sus prácticas de manera legal y legítima, es decir, que con la aprobación de las instituciones estatales no se vean enfrentados con las políticas del Estado. Y, por lo tanto, en muchos casos lograr con dichas alianzas beneficios en cuestiones tributarias, el libre desarrollo y la facilidad en la expansión o ejercicio proselitista.

Aunque, no podemos simplemente reducir la Reforma y el protestantismo a lo sucedido con Lutero y la iglesia luterana, sino que en ese mismo contexto nacieron unos movimientos protestantes conocidos como los de las "reformas radicales y magistrales". Movimiento conocido como *los Anabaptistas*, gracias a que las personas que se oponían a ellos le pusieron ese nombre, pues ellos consideraban que el bautismo debía ser realizado por una persona grande y consciente de tal acto, por lo cual debían bautizarse aun si ya habían sido bautizados

cuando infantes. Pero el término no obedecía a la lógica de Zuinglio, pues él consideraba que sólo había un bautismo, por lo cual se entendía mejor bajo el término alemán *Taüfer* (*Bautizadores*).

Ellos en 1526, después de la guerra campesina, fueron perseguidos, a tal punto que los Habsburgo quemaron un Zuinglio en potencia, lo que conllevó que los radicales resaltaron sus diferencias con el resto de la sociedad, comenzando por una revisión bíblica que los llevó a observar cómo los primeros cristianos se habían apartado del mundo. Gracias a pasajes como "no jurar", "no matarás", este grupo decidió buscar lugares donde tuviera no tuviera que dar juramento, ni empuñar espada cuando los gobernantes lo ordenaran (MacCulloch, 2011). De este movimiento nacieron otros conocidos como los Menonitas y Amish, quienes en principio estaban alejados de todo contacto con la modernidad y cualquiera filiación o relación directa con el Estado, ya que veían en ella un riesgo para la moralidad y la pureza. Siendo uno de los fundamentos principales de los Menonitas hasta el día de hoy, la objeción de consciencia, bajo argumentos teológicos como el propuesto en la Bienaventuranza de los pacificadores expuesto en el capítulo 5 del evangelio de Mateo.

Por otra parte, a finales del siglo XIX, se generó un grupo denominado "los dujobores", quienes tenían como fundamento la vida en comunidad, la no-resistencia violenta y la separación con cualquier forma de gobierno, bajo ciertos principios cristianos. Este movimiento se desarrolló en Rusia y Canadá, fue apoyado en gran medida por Lev Nikolai Tolstoy, ya que veía en este movimiento una práctica coherente con sus postulados pacifistas, de resistencia no violenta y una comunidad anarquista, es decir, en radical separación con las formas de gobierno.

Los anteriores son ejemplos que valen la pena dejar claro para no caer en la simplicidad sociológica, histórica y teológica de creer que el cristianismo tiene un desarrollo lineal y homogéneo, sino que en medio de sus cismas se desarrollan prácticas completamente opuestas y si bien desde la Iglesia Luterana se ha evidenciado una imposibilidad de la separación Iglesia-Estado, en cuanto otros movimientos como los Menonitas, Amish y Dujobores se evidencia una práctica cristiana que irrumpe con esta dialéctica.

En el caso local, la unión entre las iglesias cristianas y el Estado se ve claramente reflejado en la historia del evangelicalismo en Colombia. Pues si bien la llegada de la iglesia protestante en Colombia no tuvo mayor dificultad, asimismo se desarrolló su expansión "gracias a Ramón Montsalvatge en medio del ambiente de libertad promovido por José Hilario López y Manuela María Mallarino" (Arboleda Mora, 2006, pág. 206). Gracias que, al evidenciarse ciertas relaciones entre las iglesias protestantes con el liberalismo, se generó una disputa con la iglesia católica en Colombia y, por lo tanto, en el ámbito político con el Conservadurismo (Arboleda Mora, 2006). Lo que desató cierta persecución, a través de la violencia directa, pero esto no se daba en todo momento, pues dependiendo del gobierno en ejercicio se lograban fundar centros educativos, colegios, emisoras y espacios comunitarios, pero en muchos otros mandatos se veía obstaculizado el ejercicio de la evangelización.

El freno para el desarrollo de misiones protestantes se daba debido a que el ejercicio de las iglesias evangélicas era visto como un enemigo directo de la tradición, así como lo expone y explica Norbert Elías en su ensayo acerca de las relaciones entre los establecidos y forasteros. En ese texto de Elías, se analiza cómo se excluyen las personas que llegan como nuevas para establecerse en un espacio ya habitado, como sucede en los casos de los exiliados y migrantes (Elias, 2003). Del mismo modo se puede observar en el caso de los misioneros, aunque sí bien las misiones en algunos casos se desarrollan a través de las pugnas y la hibridación cultural, también sucede que los misioneros llegan a imponerse sobre la creencia de los que van a ser evangelizados. Y, es por esa razón que en muchos lugares se generó y se sigue generando una resistencia a la evangelización, ya que en el imaginario común se relaciona la práctica evangelistíca con la colonización y perdida de sus creencias y tradiciones. Por lo cual, se veía a los protestantes como enemigos y forasteros, ya que se creía que ellos tenían como base la descatolización de Colombia, es decir, cambiar el credo oficial de este país, debido a obvias razones históricas del Siglo XVI y siguientes.

# Constitución de 1991, Concordato con la Iglesia Católica, la Ley 133 de 1994 y Concordato Evangélico: bases legales para la expansión pentecostal y neopentecostal

Hoy en día gracias a la Constitución de 1991, en la cual en el artículo 19 manifiesta que todas las confesiones religiosas son iguales y libres ante la ley, se abre la posibilidad de difundir

su creencia de manera individual y colectiva. Lo que en gran medida ha beneficiado a las iglesias no-católicas y perjudicado a la iglesia católica, pues ha dado la base para lograr una mayor migración, es decir, un ir y venir entre las diferentes denominaciones y credos cristianos (Beltrán Cely, Del monopolio católico a la explosión pentecostal. Pluralización religiosa, secularización y cambio social en Colombia., 2013). Pero no solamente permitió la creación de más iglesias, sino, además, permitió la participación política y con esta participación se logró también acceder a ciertos espacios como lo es **Gospel al Parque**. Evento que se realiza en el Festival de Verano y, este es organizado y financiado por la Alcaldía Mayor de Bogotá y el Instituto Distrital para las Artes (IDARTES), en el cual se ve únicamente la presencia de bandas que tengan relación con las iglesias cristianas no-católica. Este concierto tiene como fin la difusión del mensaje cristiano, bajo los credos aceptados por las grandes iglesias de la ciudad, ya que participan normalmente bandas de las iglesias Misión Carismática Internacional, la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, entre otros. Así como también se plantea como un espacio de unidad entre iglesias cristianas no-católicas.

Ahora bien, el desarrollo de **Gospel al Parque** no siempre ha tenido una financiación y desarrollo tan tranquilo, pues se ha enfrentado a diversos debates en el Concejo de Bogotá. Ya que, durante la alcaldía de Gustavo Petro no fue financiado, debido a que se considera que en un Estado laico no se daba hacer uso del recurso público para eventos con fines de proselitismo religioso. Por lo cual, fue solamente hasta el año 2015, que la Concejal Clara Sandoval, quien pertenece a la iglesia Misión Carismática Internacional (MCI - G12) logró que se volviera a financiar y se permitiera desarrollar la actividad en el parque Simón Bolívar. Sin embargo, la relación entre la funcionaria pública y la iglesia cristiana generó que presentaran algunas demandas por parte de movimientos ateos en Bogotá, pues consideraron que este evento viola la condición de laicado del gobierno colombiano y excluye directamente las otras religiones.

La exclusión en la organización y desarrollo del concierto es evidente, ya que las demás religiones, incluyendo otras vertientes del cristianismo no tienen participación en este evento, ni tampoco tienen posibilidad de realizar un evento propio cada religión, que sea financiado por recursos públicos. No obstante, sí hay un evento en el cual se encuentran diversas religiones, este es, el "Festival de Música Sacra". Este evento se ve financiado por entidades

privadas y con el pago de la boletería por parte de los asistentes al evento, es decir que no se hace uso del dinero público para el desarrollo de una actividad de índole religiosa.

Por otra parte, la victoria que se dio en el Concejo de Bogotá, estuvo en cabeza del "concejal de la Familia" Marco Fidel Ramírez, lo cual demuestra el poder que tienen los cristianos en las entidades gubernamentales. El espacio se fue abriendo poco a poco, pues si bien hoy en día varias iglesias cristianas cuentan con sus partidos o movimientos políticos, es gracias a que con la constitución de 1991 se permitió la libre creación de movimientos y partidos políticos, pero la participación de las instituciones religiosas en la política siempre ha estado presente. Esta participación no siempre se ha desarrollado mediante un partido propio, sino que se adhieren a ciertos partidos para el ejercicio de su visión política-teológica. Ya que antes de la constitución de 1991, algunas iglesias tenían participación por medio de los partidos tradicionales, siendo el Partido Conservador el apoyo a la Iglesia Católica y el Partido Liberal el respaldo en algunos aspectos al protestantismo (Moreno, 2004).

En 1950 se da uno de los primeros acercamientos hacia la libertad de cultos en Colombia, pues se reunieron en la Primera Iglesia Presbiteriana, 17 delegados de diferentes iglesias, con el fin de discutir sobre temas de derechos civiles y libertad de culto. Teniendo como esquema para la discusión la época de "La Violencia", pues se vieron afectados en gran medida los protestantes (Moreno, 2004, pág. 438).

Moreno relata cómo posterior a esta reunión se fueron propiciando ciertos espacios para la unidad de las diversas iglesias en Colombia, y la unidad entre la Asamblea Constituyente de la Confederación Evangélica de Colombia (CEDEC) y ASECOL<sup>5</sup> concluyó en 1989 con la formación de Confederación Evangélica de Colombia (CEDECOL) (Protestantismo histórico en Colombia, 2004, pág. 439), organización que participó en la Constituyente de 1991 y que

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Esta era una Asociación conformada por iglesias pentecostales: "Durante veinte años los pentecostales se convirtieron en una fuerza poderosa dentro del ámbito protestante y llegaron a conformar una organización propia llamada ASECOL" (JUSTAPAZ Y LA COMISIÓN DE PAZ DEL CONSEJO EVANGÉLICO DE COLOMBIA PROGRAMA DE INVESTIGACIÓN E INCIDENCIA POLÍTICA, 2012)

sigue participando de manera activa a través de comunicados y actividades en apoyo o rechazo a las políticas públicas.

En cuanto a la relación entre el Estado colombiano y la Iglesia Católica, está presente el Concordato firmado en el año 1974 por ambas partes, entendido esto como un acuerdo entre instituciones, esto se desarrolla con el fin de lograr convenios entre las partes y de esa manera permitir el desarrollo de ciertas actividades, entre las cuales está la evangelización; exclusión de responsabilidades como el pago de impuestos; juzgamiento por medio del derecho canónico frente a temas administrativas y de índole eclesial, como la función de clérigo y la administración de los bienes de la Iglesia Católica. Asimismo, este acuerdo permite que el matrimonio católico tenga validez legal sobre el matrimonio civil, es decir, que, al celebrar el matrimonio en la Iglesia Católica, este repercute inmediatamente en el estado civil de los celebrantes, no es necesario acercarse a realizar el matrimonio en una Notaría.

Pero este concordato ha tenido unas ciertas dificultades, gracias a la Constitución Política de 1991, la cual reconoce otros credos, y teniendo en cuenta el artículo 19, anteriormente mencionado, ya no le pertenece únicamente a la Iglesia Católica la función de enseñanza de sus creencias como credo oficial del Estado. Esto se ve reflejado en la sentencia de la Corte Constitucional C-027 de 1993.

Lo anterior, es en gran medida un beneficio para las iglesias evangélicas, ya que, ellas se han visto beneficiadas por sentencias de la corte, pero no solamente por medio de sentencias de la Corte Constitucional, sino que es gracias al Decreto 354 del 19 de febrero de 1998, en el cual se realiza un acuerdo entre el Estado colombiano y algunos instituciones religiosas cristianas (Munevar, 2005, pág. 254). En este concordato se llega a beneficios tales como que las cárceles y hospitales pueden contar con capellanes evangélicos, además, al igual que la Iglesia Católica, aquellas iglesias firmantes cuentan con el beneficio que el matrimonio religioso tiene validez y repercute directamente en el estado civil de los celebrantes. Además de todo lo anterior también se encuentra el beneficio de no pagar impuestos, el cual no estuvo directamente desarrollado y aprobado en el concordato, sino que por proyecto de ley que fue aprobado, ya que anteriormente sí pagaban impuestos por la edificación religiosa (EL TIEMPO, 1997).

Todos estos beneficios mencionados tanto en el concordato evangélico, como las sentencias de la Corte Constitucional con respecto a la Iglesia Católica ha sido un gran aporte para el desarrollo y expansión del pentecostalismo y neopentecostalismo.

Teniendo en cuenta la contextualización histórica con respecto a la relación Iglesia Protestante-Estado y la situación actual, se hace necesario tener en cuenta, la observación y el análisis de la supuesta separación entre las instituciones religiosas y el Estado. Bien sea desde la necesidad por parte de las iglesias para el desarrollo de sus prácticas a través de la legalidad, como también para entender cómo las leyes influyen en pro o en contra de las prácticas de las iglesias, tanto en el ámbito privado como en el público.

Por lo cual, es necesario observar los discursos en cuanto a la política dentro de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia y, del mismo modo, analizar la influencia de estos discursos para el apoyo de movilizaciones ciudadanas y el uso de las redes sociales para tal fin.

### Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia: democracia, movilizaciones ciudadanas y redes sociales

Ahora bien, frente a la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia y su relación con la democracia representativa y el Estado colombiano, se puede observar su posición frente a temas como la adopción de niños y niñas por parejas homosexuales y el matrimonio igualitario. Es por esta razón que la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia ha abierto espacios para el proselitismo político, especialmente frente a este tema y siendo una de las principales voceras de la lucha en contra de la diversidad sexual y sus derechos en la configuración como familia y el ejercicio de la adopción por parejas homosexuales, la ex fiscal y ahora senadora Vivian Morales, pero frente a este apoyo no hay mayor información dentro de la iglesia, ni comentarios de los miembros, pero durante la época de elección las calles aledañas a la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia tenían carteles en apoyo a la candidatura de Vivian Morales.

Hay una característica de varias iglesias cristianas no-católicas frente a los temas políticos, es que, aunque hay un apoyo y se les permiten ciertos espacios, no se le da mayor importancia

en sus medios de comunicación, pues como ella no es miembro de la iglesia y no tiene una conexión permanente no exponen esto en los medios de comunicación de ellos, ni en las redes sociales. Solamente presenta algunos mensajes de apoyo por parte de Andrés Corson en su Facebook (imagen 5).

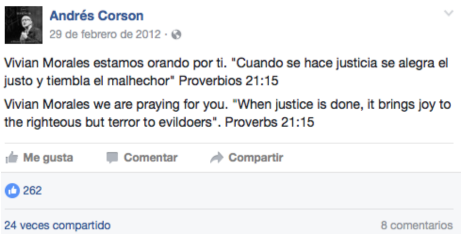


Imagen 5. (Perfil de Facebook de Andrés Corson, 2016)

También se observa una lucha de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia frente a los derechos de la comunidad LGBTI, en cuanto a la configuración familiar, como también a la adopción por parte de parejas homosexuales. Pero, no solamente se limita mediante el apoyo momentáneo de candidatos al Senado o a la presidencia de la república, sino también su apoyo a movimientos sociales, como lo fue en el caso de las marchas realizadas en las diferentes ciudades de Colombia. Marcha que tuvo una gran acogida por las diferentes iglesias cristianas, en la ciudad de Bogotá, donde se convocó a un plantón en la sede del Ministerio de Educación, basando la movilización en la idea de presionar al ministerio, en cabeza de Gina Parody, para que dejaran de promover lo que llegó a conocerse como "ideología de género" (NACIÓN, 2016). Siendo este concepto uno de los principales pilares en el discurso en las iglesias cristianas para el apoyo a la campaña del NO frente al plebiscito realizado el 2 de octubre para refrendar los acuerdos para la finalización del conflicto entre las FARC-EP y el Gobierno colombiano (Vargas Penagos, 2016).

Según los que convocaron a la movilización ciudadana, se exigía que las cartillas de educación sexual se eliminaran y no se diera más divulgación de estos cuadernillos en las instituciones educativas. Esto con el fin de evitar cualquier planteamiento sobre el tema de

género, pues la educación sexual e identidad de género, pues esta educación se debía dejar en manos únicamente de las familias heterosexuales.

Frente a la marcha, no solamente se asistió de manera física como convocaron varias iglesias cristianas y un movimiento cristiano que reúna a varias iglesias que se llama **Firme por Papá y Mamá**. Este movimiento tiene como fin el apoyo al referendo propuesto por la senadora Vivian Morales, para que la adopción se regule legalmente y, de este modo se limite la adopción a parejas heterosexuales, pues ni siquiera desean que las personas solteras puedan acceder a la adopción.

Pero el apoyo fue más allá, también se propuso la asistencia a la movilización y plantón a través de la cuenta de Facebook de Andrés Corson (Imagen 6), como también motivaron para que aquellos que no podían asistir a las movilizaciones, mostraran un apoyo frente a este tema con los mecanismos propios de las redes sociales, los cuales son el compartir ciertas imágenes y volver tendencia alguna frase que es precedida con el símbolo "#", es conocido este mecanismo como "HashTag" o "Etiqueta". La Etiqueta usada por la Iglesia El Lugar de Su Presencia para este fin fue, pero fue borrada del Facebook de la iglesia, solamente queda en los registros de Google (imagen 7), pero se desconoce la razón por la cual eliminaron esa publicación.



### Iglesia El Lugar de Su Presencia - Biografía | Facebook

https://es-la.facebook.com/El.lugar.de.Su.Presencia/photos/..../1217007041705426/?...

\*\*\* \* Valoración: 4,8 - 5.565 votos

Inicia sesión en Facebook para ver más de Iglesia El Lugar de Su Presencia. Envía un mensaje a .... #ApoyoLaMarcha #LibertadParaEducar · La imagen puede ...

### Iglesia El Lugar de Su Presencia - Timeline | Facebook

https://www.facebook.com/El.lugar.de.Su.Presencia/.../1217007041705426/?... ▼

\*\*\*\* Valoración: 4,8 - 5.579 votos

Cll 95 Bis # 50 36. Bogotá 11011 ... **Iglesia** El Lugar de Su **Presencia**, Bogotá, Colombia. 207090 likes ... de sus hijos. #ApoyoLaMarcha #LibertadParaEducar.

Imagen 7 (Google, 2016)

William Beltrán Cely cita a Corten en una revisión del Estado del Arte sobre el pentecostalismo, en donde afirma que en esta corriente teológica hay un "Discurso en el que las catástrofes naturales, las guerras y las injusticias sociales encuentran sentido como expresión de la voluntad de Dios y anuncio del pronto regreso de Jesucristo. Estas teodiceas —acudiendo a los términos de Weber— aun las que se reivindican como apolíticas, tienen consecuencias observables en la conducta política de los fieles" (Corten, 1995) (Beltrán Cely, La expansión pentecostal en Colombia: una revisión del estado del arte, 2010, págs. 83-84; Beltrán Cely, Del monopolio católico a la explosión pentecostal. Pluralización religiosa, secularización y cambio social en Colombia., 2013).

No solamente fue un apoyo a cierto movimiento a través de las redes sociales, ni a través del incentivo de mostrar como buena a cierta funcionaria pública por la creencia de ésta. Sino que también se observó en dos fotos que se publicaron en la cuenta de Instagram de Andrés Corson (imagen 8), que él estuvo presente durante la posesión presidencial de Juan Manuel Santos, en el año 2014, no solamente él, sino también Eduardo Cañas Estrada y Ricardo Rodríguez (imagen 9), quienes son, el pastor principal y "Apóstol" de la iglesia Manantial de Vida Eterna y el pastor principal de la iglesia Avivamiento Centro Mundial, respectivamente. Lo que permite cuestionarse cómo se construyen más internamente las redes entre las iglesias cristianas y el gobierno colombiano, pues no es de conocimiento público quienes entran y por qué o cómo entran unos pastores evangélicos, en un país laico a la posesión presidencial.



Imagen 8 (Instagram Andrés Corson, 2016)



Imagen 9 (Instagram Andrés Corson, 2016)

A su vez, permite cuestionarse sobre cómo se construye la agenda política de los pastores y, por lo tanto, de sus iglesias. Pues, los dos últimos pastores, si bien estuvieron en la posesión

presidencial de Juan Manuel Santos, como describí y se observa en la imagen, ellos son acérrimos opositores al gobierno de Santos, especialmente frente a los acuerdos entre las FARC-EP y el gobierno en la Habana. Siendo que, muchas veces, los pastores usan sus pulpitos para hacer promoción de candidatos presidenciales, ungirlos, es decir que oran por ellos y llegan a afirmar que son los elegidos del Señor.

Esa práctica de ungir a los gobernantes de turno, tiene que ver con varios pasajes bíblicos, especialmente en el antiguo testamento en los libros de 1 y 2 de Samuel y 1 y 2 de Reyes. Pues, en ellos se relata cómo el profeta es enviado por Dios para elegir quien gobernaría al pueblo y, así mismo, es el profeta quien lo destituye para nombrar a uno nuevo. Esta práctica si bien es entendida en la iglesia católica a través del nombramiento del papa por medio de una elección en el conclave, no era común dentro de las otras iglesias cristianas, sino que fue hasta el movimiento neopentecostal. Ya que, en esta denominación cristiana, se ha pretendido volver a nombrar a personas como "profetas", "apóstoles", "patriarcas" y "salmistas"; siendo estos títulos propios de su momento y que no corresponden teológicamente con las prácticas que se desarrollan hoy en día. Por ejemplo, los "profetas" son los encargados de decirle a las personas el futuro, los "apóstoles" son quienes fundan nuevas iglesias o tienen muchas iglesias a su mando, los "salmistas" son los compositores y cantantes. Desconociendo el papel y el mensaje de los profetas en el Antiguo y Nuevo Testamento, como también, desconociendo que el título "apóstol" significa "enviado", es decir, es un misionero, quien es enviado por una comunidad para acompañar y servir en diferentes iglesias.

Ahora bien, el movimiento pentecostal y neopentecostal, que en principio tuvo una pretensión de hacer reuniones con manifestaciones extáticas, por medio de un resurgir en las nuevas acciones espirituales, termina inmerso en la participación política activa. Esto, en gran medida obedece a la idea de "Maranata", es decir, la creencia de la segunda venida de Jesús, pero para ello es necesario una serie de condiciones, entre ellas, puede ser una gran guerra o que todas las personas conozcan sobre su mensaje. También tiene que ver con la idea de instaurar el reino de Dios en la tierra y que "sea sana la tierra" por medio de ellos, como afirman en la creación de la Iglesia el Lugar de Su Presencia. Por lo cual, termina generando una participación fuertemente activa, a través de la influencia de los miembros, bien sea, por las vías democráticas o por la movilización ciudadana.

La cuestión de la participación política por parte del cristianismo ha tenido un amplio estudio, especialmente por la participación pentecostal que afirma Jean-Pierre Bastian que se inicia en la región en la década de los 80. En el caso colombiano, la Iglesia Ministerial Jesucristo Internacional (IMJI), es una de las que actualmente cuenta con mayor actividad, si bien la MCI y La Cruzada estudiantil y profesional han contado con participación por medio de partidos o movimientos propios, es el MIRA de la IMJI, el que continua con funcionamiento; siendo este último un movimiento, pues se ha generado un práctica común de denominarse como movimiento político para que de este modo se pueda diferenciar de los partidos políticos tradicionales. (Reyes & Tejeiro, 2010). Del mismo modo, se han seguido formando diversos partidos y movimientos políticos, como lo es el caso del Movimiento Libres fundando por el cristiano y exdirector del Fondo Nacional del Ahorro, Ricardo Arias.

### Configuración espacial de la iglesia El Lugar de Su Presencia

En cuanto a la configuración espacial dentro del auditorio principal, se evidencia una jerarquización en los espacios en relación con los asistentes a las reuniones, pues hay 5 filas al frente de la tarima que están reservadas para ciertas personas, ya que a estas sillas sólo pueden acceder ciertas personas que van llegando entre las 4pm y 5pm. Si bien no es muy claro para las que personas que asisten por primeras vez quiénes son, hay varios indicadores que pueden llevar a deducir quienes son los que ocupan las primeras filas, ya que entre ellos está el pastor principal y todos ellos tienen vestimentas muy similares; señores con vestido de paño y corbata, y las mujeres con vestido muy elegante. La mayoría son personas mayores y se saludan entre ellos, lo que demuestra que todos entre el grupo selecto se conoce y no hay nuevos en ese grupo, es decir, todos parecen tener cierta posición y hacer parte de los privilegios que tienen dentro de la iglesia. Posterior a la reunión en la cual observé estas filas, le pregunté a una persona que está encargada de "servir" en la logística de las reuniones, me afirmó que ellos son miembros importantes de la iglesia como lo son pastores, líderes o la persona y que va a predicar, y personas cercanas a Andrés Corson.

En una de las reuniones, fui ubicado por las personas de logística al lado de las cámaras, debido a que llegué muy temprano y es de los lugares que tiene mejor posición para ver y también son quienes pueden salir al final de la reunión más rápido. En este lugar están

ubicadas las dos cámaras, las cuales son profesionales, con una tecnología propia de una empresa de televisión o medios de comunicación, o aquellas que son usadas par a la transmisión de un concierto, esto se debe a que ellos transmiten en vivo y en directo todas sus actividades, es decir, predicas, oraciones y conciertos a través de la página de internet de ellos, a su vez, son grabas para luego poder pasar por un proceso producción y generar videos que son subidos a los canales de YouTube o presentados en el Canal Uno, canal privado de la televisión nacional.

Pero no solamente se encuentra dentro de la configuración espacial interna las cámaras, que tienen que ver con el proselitismo virtual, que posteriormente será desarrollado, sino que también en el auditorio se encuentra ubicado una tarima en la cual hay 4 organetas Roland, una de las mejores marcas para organeta; 2 televisores pantalla grande; 2 televisores tamaño medio y 2 pantallas gigantes que son la unión de varias pantallas medianas (imagen 10).



Imagen 10. (Foto tomada en el servicio del Miercoles 11 de mayo del 2016)

Una de las características que tienen las reuniones y su organización es que no se puede salir antes de tiempo, pues en la reunión que se realizó el día 26 de mayo del 2016 en la cual fue invitado Rice Brooks, eran las 20:51 y a pesar que ya quería irme, no se puede uno salir del auditorio hasta que todos salgan, porque los de logística tienen cerradas las puertas y están cuidándolas, lo que imposibilita que uno salga tranquilo sin ser observado o sin recibir algún comentario.

No solamente hay una configuración espacial a nivel interno (imagen 11), pues se ha estructurado de cierta manera el lugar de las reuniones para dar una connotación de híbrido entre lugar religioso, por algunas imágenes, como lo son las cruces en las puertas de la entrada del auditorio, como lo es también la idea de estar en un auditorio de conciertos común y corriente, por el exceso en luces, pantallas y humo, de ese mismo que usan en los conciertos (imagen 12).

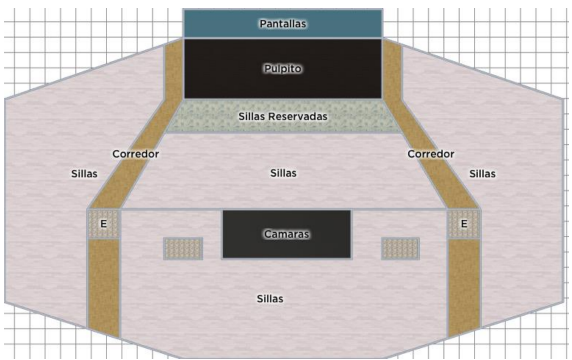


Imagen 11 (Plano del Auditorio de la Iglesia El Lugar de Su Presencia)



Imagen 12 (Foto tomada el miércoles 11 de mayo de 2016)

Asimismo, existe una configuración espacial a nivel local, en cuanto se refiere al crecimiento de la iglesia, que ha conllevado a la adquisición de varios edificios en el barrio La Castellana en Bogotá. Lo que ha reconfigurado las dinámicas espaciales y comerciales del sector, pues muchas tiendas son de venta de productos religiosos, como lo son libros cristianos nocatólicos, películas y hasta recordatorios de la iglesia o decoración para la casa con diseños que son representativos del cristianismo neo-pentecostal. Del mismo modo, hay una configuración a nivel nacional, pues cuenta con otra sede en Chiquinquirá, lugar de nacimiento de Rocío Corson, pastora principal de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia y esposa de Andrés Corson, iglesia que es pastorada por los papás de Rocío. Por último, a nivel internacional, no sólo por su relación con iglesias como Hillsong, sino también porque la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia cuenta con una sede en el Plano, Texas, EEUU.

Lo que permite relacionar a la Iglesia El Lugar de Su Presencia, con las prácticas propias de la expansión religiosa, no solamente a través de redes con otras iglesias, sino el crecimiento de la misma. De este modo, se reconfiguran las dinámicas en su relación entre la iglesia con

los espacios, de la misma manera cómo lo ha hecho y lo sigue haciendo la iglesia católica y cómo lo hacen las iglesias históricas en el desarrollo de sus prácticas proselitistas.

Pero no es únicamente la transformación espacial algo que esté presente en las iglesias pentecostales, pues también se puede observar cómo en la Iglesia Católica se ha generado un cambio de la sacralidad de los espacios, tanto en los espacios como capilla, templo o catedral, en cuanto a su liturgia, sino también en cuanto a la apertura a otros espacios como lo es la celebración de la misa en lugares públicos, tales como los centros comerciales, parqueaderos de avenidas principales, como lo que sucede en el parqueadero del Farmatodo de la Avenida Ciudad de Cali con Avenida Esperanza. Es decir, esta práctica de transformación y apropiación de los espacios para el desarrollo de celebraciones, obedece no solamente a una lógica pentecostal, sino también católica. Asimismo, cómo mencioné anteriormente, el cambio en los espacios internos de los templos católicos por la transformación litúrgica, como lo es la posibilidad del uso de una banda con guitarras y baterías, proponiendo de este modo algunos momentos de salto y baile similares a los desarrollados por los pentecostales.

# Capítulo Tercero: Experiencia de los miembros y asistentes en la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia

### El dinero como factor en los procesos de ascenso en la jerarquía de la Iglesia el Lugar de Su Presencia.

Uno de los factores que supuestamente no debe afectar para el ascenso en la jerarquía eclesiástica es el factor económico, pues se propone en el discurso que el liderazgo y la pastoral, que es una cuestión espiritual y un llamado de Dios, por lo cual no se ve frenado por factores humanos. Pero eso es en la teoría, pues cuando se llega a la práctica, podemos encontrar otra realidad, ya que, para hacer parte de la iglesia, es decir, ser miembros, estos entendidos como personas que pertenecen a esa iglesia y que no están asistiendo a otra iglesia, sino que por el contrario su fidelidad, su formación y su aprendizaje están en la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia.

Para ello se hace necesario un proceso específico, en el cual se encuentran actividades que requieren de un pago como lo es el Encuentro, que también es conocido en el catolicismo como retiro espiritual, ambos hacen referencia a un encuentro con Dios o retirarse del mundo para enfocarse en lo espiritual; El valor del encuentro es de \$280.000. Así mismo se plantea que se necesita del bautismo como sacramento para la iniciación en la vida cristiana, si bien en la teoría del neopentecostalismo se pretende no darle la misma sacralidad que se le otorga en denominaciones como los bautistas, luteranos y presbiterianos, debido a que las tres anteriores tienen un nexo teológico e histórico mayor con la Iglesia Católica. Es decir, que esta última sí considera al bautismo como un rito que tienen un valor salvífico, pues es a través del bautismo que se limpia del pecado original, por lo tanto, a través del bautismo a infantes, se considera en la teología católica que es limpio del pecado original. Afirmo que se pretende quitarle la sacralidad, pero es una simple pretensión, pues en la práctica para la participación de las actividades eclesiásticas de liderazgo y ascenso en la jerarquía, se hace obligatorio el haber sido bautizado, pues la teología neopentecostal lo considera como el primer paso de expresión pública del arrepentimiento individual e íntimo que todos deben haber pasado en el momento de su conversión.

En la página de internet de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, se ofrece que al integrar un grupo de conexión uno puede:

- Conectarte y ser parte de la iglesia.
- Relacionarte con otros, compartir tus testimonios y orar por sus necesidades en grupo.
- Conocer más de la Palabra de Dios.
- Ser discipulado y supervisado en tu proceso de formación.
- Ser probado y aprobado para ser parte de un equipo de líderes o de voluntarios de la iglesia.
- Servir y usar tus dones.
- Disfrutar de los beneficios que la iglesia ofrece a los que están plantados.
   (El Lugar de Su Presencia, 2016)

En los puntos anteriormente mencionado son de gran importancia algunos, especialmente lo que usan términos como "supervisado", "ser probado y aprobado", "Disfrutar de los beneficios que la iglesia ofrece a los que están plantados". Los dos primeros conceptos entre comillas muestran una vigilancia durante el proceso espiritual que se contrapone a la individualidad de la experiencia de la religión pensada por James en oposición a la experiencia "institucional" de la religión en el sentido del filósofo norte-americano (Taylor, 2003). Así como también el plantear que hay ciertos beneficios parar las personas plantadas dentro de la iglesia, pero que se les niega a aquellos quienes no se encuentran plantados.

Es obligatorio pertenecer a un grupo de conexión, los cuales son, como mencioné anteriormente, son grupos pequeños que se reúnen para guiar, enseñar y supervisar. Estos Grupos de Conexión, tiene como objetivo formar a las personas parar que así puedan posteriormente liderar, para ellos, es necesario pasar por un proceso que dura más o menos 2 años o más, y para ello se necesita hacer el curso de teología en Berea. Ese el instituto de la Iglesia el Lugar de Su Presencia para la formación teológica de quienes quieren tener un mayor conocimiento sobre cuestiones teológicas y bíblicas, esto con el fin de poder responder a las preguntas de los discípulos de los Grupos de Conexión. Pues al finalizar este proceso de formación académica, se les otorga un nivel mayor, para que de ese modo se pueda seguir

el proceso de liderazgo y una mayor participación en las reuniones, bien sea en la predicación o en la alabanza. Ahora bien, para obtener el título de líder toca pasar por otro encuentro que tiene un costo de \$130.000.

Por lo tanto, en el instituto no hay mayor análisis crítico frente a varios aspectos teológicos, como sí se pueden observar en ciertas facultades o en ciertas escuelas teológicas, donde está abierta la discusión y la propuesta de nuevos análisis teológicos. Pues el fin de Berea es simplemente formar de acuerdo con lo que se considera como correcto y no-herético dentro de los cánones del neopentecostalismo y bajo la creencia teológica de Andrés Corson.

Del mismo modo, para lograr casarse en esta iglesia, primero es necesario hacer un curso, que es algo muy común del cristianismo. En ese curso se preparan los novios para la ceremonia y reciben alguna orientación frente al matrimonio y bajo las concepciones teológicas se plantean cuáles son los deberes como esposos y aspectos como la planificación, que en algunas iglesias es bien visto y hasta apoyado, mientras que en otras simplemente está prohibido por completo. Pero para lograr hacer ese curso es necesario llenar un formulario virtual y cancelar \$60.000 (imagen 13).



Imagen 13 (El Lugar de Su Presencia, 2016)

Se supone que, bajo los principios protestantes, que no se cobra ningún sacramento o rito dentro de la iglesia, pues esa fue una de las tesis propuestas por Martin Lutero en Wittemberg. Esto se debe a que la mayor autoridad en el protestantismo es la biblia, por lo cual, si se analiza, se entiende que Jesús nunca cobró por ningún mensaje, acompañamiento, ni mucho menos por una señal o milagro. Pero, caso contrario es lo que se observa en esta iglesia, pues cobra para la participación de los ritos, los cuales tienen un valor dentro del proceso espiritual

de las personas, pues si uno no participa de alguno de los procesos, como lo es el bautismo o el matrimonio. Se cree que, en cierto modo está bajo el pecado y por lo tanto no será salvo eternamente o simplemente tener un rechazo social, como los son los casos de convivir con su pareja sin haber sido casados por la iglesia. Esa es una de las razones por las cuales cuando uno se va a inscribir a un Grupo de Conexión, en el formulario le preguntan si uno es casado o no, pues eso permite tener un control y poder guiar a las personas que no se han casado para que se casen.

Lo que se puede entender acá es un proceso de selección a través del factor económico, lo que en gran medida conlleva a que las personas busquen los mecanismos, si es necesario endeudarse o buscar a través de un trabajo extra, para lograr participar en los procesos que ofrece la iglesia o, en el caso contrario, deben irse a otra iglesia.

Del mismo modo, se observa que este es uno de los discursos implícitos que tiene la Iglesia el Lugar de Su Presencia como forma de fomentar el consumo y lograr tener en sus miembros únicamente a un grupo económico especifico de la sociedad. Así mismo como sucede en el mercado, donde ciertas empresas ofrecen sus productos a través de los medios de comunicación para todos, pero hay unos factores económicos que logran hacer que solamente cierto segmento de la sociedad logre acceder a dichos productos.

## Algunos aspectos ostentosos del lujo observados en los miembros distinguidos o líderes de la iglesia.

Como se afirmó anteriormente, la iglesia tiene ciertos mecanismos selectivos implícitos, especialmente para lograr ser miembro y, con mayor razón si se logra llegar a ser pastor se debe tener cierto capital económico y cultural. Esto se puede observar en el estilo de vida y consumo que desarrolla el pastor principal de la iglesia y que puede ser observado a través de las redes sociales y mediante su discurso.

En la cuenta de Instagram de Andrés Corson se observan algunas fotos de los viajes constantes que tiene él y su familia, como también las cenas en restaurantes con su familia, personas invitadas a la iglesia o con su grupo de trabajo de la iglesia, es decir, los otros pastores y líderes visibles de la iglesia. Cuando me refiero a líderes visibles, me refiero a

aquellos que tienen un mayor cargo y por lo tanto son aquellos que están en el grupo de música o los que son encargados de responder a ciertas entrevistas en los medios de comunicación.

Aunque, no solamente son viajes y comida lo que aparece en la red social del pastor, también se encuentran algunas fotos de las reuniones de la iglesia o las presentaciones de él y de miembros de la iglesia en medios de comunicación bien sean cristianos o "seculares". El término secular es usado para nombrar lo que no pertenece a una misión, iglesia o movimiento religioso, en este caso cristiano. Lo que conlleva a demostrar el capital social con el que cuentan los pastores y líderes de la ILSP, pues este capital es el que permite el acceso a medios de comunicación como la emisora **Blu Radio** (imagen 14), el canal **Caracol** (imagen 15), el canal **RCN** y revista **Credencial** (imagen 16). Del mismo modo, el acceso y gran participación en el canal neopentecostal de mayor transmisión **Enlace** (imagen 17) y también la emisora de la Misión Carismática Internacional, conocida como **G12 Radio** (imagen 16), la cual es otra megaiglesia de Bogotá.



Imagen 14 (Blu Radio, 2016)



"Yo creo en el matrimonio, el noviazgo no es solamente para jugar bolos, es para conocer a la persona". Carlos Olmos, en el programa Lo que dice la gente de Caracol Televisión.

Mira su testimonio y prédicas suscribiéndote a nuestro canal de youtube: http://bit.ly/29nWnfU



#### "El matrimonio es para toda la vida y Dios es la clave": Carlos Olmos

Este cristiano, de creencias sólidas, lleva 22 años de casado. Descubra, en #LoQueDiceLaGente, por qué ve lo bueno en medio de la tragedia. Capítulo 8. Visit...

YOUTUBE.COM

i Curtir Comentar

Compartilhar

Imagen 15 (Facebook El Lugar de Su Presencia, 2016)



Imagen 16 (Instagram de Juan Muñoz, 2016)



Imagen 17 (Instagram Andrés Corson, 2016)



Aunque si bien, no se puede llegar a generalizar las características socioeconómicas de los asistentes a esta iglesia, simplemente a través de las imágenes publicadas en las redes sociales, tanto de la iglesia como de los pastores y líderes. Sí se puede observar que es una iglesia donde los pastores y miembros del grupo de música de la iglesia, tienen un alto capital económico, debido a la gran cantidad de viajes y el consumo que muestran en sus redes sociales, como también la asistencia a la iglesia por parte de personas famosas como Juan Cuadrado (imagen 18) o Nerú, quien es miembro oficial y activo de la iglesia.





4.513 Me gusta

19 ser

andrewcorson Gran triunfo de Colombia e Paraguay y el mejor jugador anoche, fue sin lugar a dudas fue Cuadrado @cuadrado

Colombia defeated Paraguay and the best player was this Cuadrado. A believer in Christ who plays with Juventus

dracaroagudelov Un saludo pastor desde palmira. Espero conocer pronto la iglesia q ud pastorea, su intervención el día de la oración nacional ministro profundamente mi corazón.

milen919 Imagen de un par de guerreros Dios los bendiga siempre

sebas10\_rm muy de acuerdo



Imagen 18 (Instagram Andrés Corson, 2016).



4.136 Me gusta

23 56

andrewcorson Están felices mis pastores @oycreyes @carlospelufo y @marco\_romero57 con Juan Guillermo Cuadrado @cuadrado. Otro gran hombre de Dios jugando para la selección. Ayer Colombia jugó un gran partido solo que aplicamos las palabras de Jesús "más bienaventurado es dar que recibir".

ver los 40 comentarios

valen9g @laucristinag miraaaaaaaaaa imelissaramirez @and\_nothing\_else\_matt rs\_\_ jajaja si fue verdad 10\_20\_40\_\_ @imelissaramirez Si jajaj tan

10\_20\_40\_\_ @imelissaramirez S bello

Por otra parte, esta iglesia cuenta camerinos (imagen 19) para los pastores y los músicos de la banda de la iglesia, siendo este un factor para analizar las condiciones económicas de la

iglesia y de quienes pertenecen a ella. Pues, no es común encontrar en una iglesia histórica o católica un camerino, si bien cuentan con un lugar donde se puede alistar el clérigo, es decir, la persona encargada de oficiar la eucaristía en el caso católico o el servicio, en el caso protestante, pero nunca algo con tal dinámica parecida a la de un camerino de un artista. Si bien, es necesario este espacio, ya que, en la iglesia católica, como también en algunas históricas protestantes, los pastores se revisten, es decir, se ponen unas prendas por encima de las que normalmente usan, debido a que son vestiduras sagradas que se usan únicamente durante la celebración de la ceremonia. Mientras que en el caso de la Iglesia Su Presencia, es un lugar para maquillaje, toma de fotos y lugar de descanso.



Imagen 19 (Instagram de Norita Zamora, 2016).

### Discusión entre los supuestos teológicos de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia en contraposición con postulados ajenos.

En este espacio de discusión teológica, no se pretende encontrar un vencedor, ni una teología correcta, ya que ésta no es la base del presente escrito. Sino que, por el contrario, se desea mostrar cómo se construye la idea de lo correcto y lo herético en la teología, pero no a nivel macro como se observó y planteó en el primer capítulo, sino a nivel micro. De este modo, también, observar las relaciones y dinámicas que se desarrollan en los espacios de grupo conexión o espacios celulares de la iglesia El Lugar de Su Presencia.

A su vez, observar cómo se dificulta el dialogo entre los antiguos postulados teológicos con los nuevos postulados teológicos, ya que se plantean como infalibles los planteamientos del

Pastor Principal. Los cuales son enseñados como mencioné anteriormente en el Instituto de formación teológica **Berea**.

Para el análisis de este punto tendré en cuenta una nota entera del diario de campo:

En la reunión del 2 de junio del 2016 como es costumbre se presentaron los nuevos y, los "líderes" dieron unos anuncios acerca del Grupo de Conexión, en los cuales preguntaron que quiénes iban a asistir al "encuentro" (viaje en el cuál se hacen varias actividades, entre ellas, un momento de "sanación intergeneracional" [perdón a los padres y rompimiento de maldiciones en las generaciones anteriores <"maldiciones" que pasan de una generación a otra> como la pobreza, vicios, problemas sexuales, etc.]). Posterior a los anuncios nos reunimos 6 grupos diferentes para que un líder guiara la conversación y la "enseñanza" y, posterior a la enseñanza sería dialogada una pregunta que se generara y sería escrita y, esta pregunta se la pasarían a personas que son quienes supervisan los Grupos de Conexión, es decir, personas que están por encima de los líderes del GC en la jerarquía de la iglesia.

En el grupo en el cual yo me encontraba, estaba una persona que había estudiado teología en el Instituto Teológico Asambleas de Dios (Instituto pentecostal) y el cual estaba muy interesado en hablar sobre su experiencia y su "testimonio". Cuando encontró el momento indicado lo contó y la mayoría de respuestas frente al debate que se presentó, las daba basado en su "testimonio" de separación y re-encuentro con Dios.

La enseñanza se basaba en el pasaje bíblico en el cual David es elegido como guerrero que mataría a Goliat, esto como fundamento para hablar, que hay varias voces que nos hablan, pero querían enseñar que "lo que debemos escuchar, es la voz de Dios". Esto generó varios comentarios, entre ellos una pregunta que yo realicé "Si Dios dijo en sus 10 mandamientos "no matarás" ¿por qué envía a David para matar a otras personas?". Pregunta que generó una ardua discusión sobre lo que es conocido en teología sistemática como "doctrina de Dios".

La doctrina de Dios es una rama dentro de en la teología sistemática o teología dogmática, la

cual se encarga de la conceptualización sobre la imagen de Dios. Como cualquier disciplina, en esta rama de la teología, se encuentran diversos significados frente a un fenómeno, pero a grosso modo, Luis Berkhof menciona que la doctrina de Dios es inicio y parte de toda la teología, pues "Si procedemos sobre la suposición de que la teología es el conocimiento sistematizado de Dios, (...) habrá buenas razones para comenzar con la doctrina de Dios" (Berkhof, 2017). Es decir, lo que se construye en cuanto a Dios o se entiende por medio de la "revelación" sobre Dios, es el principio y eje transversal de toda teología teísta. Si bien, hay quienes separan la teología dependiendo de cada religión teísta, en cualquiera de ellas, el principio debe ser describir y entender qué se entiende por Dios o la deidad suprema dentro de cada religión.

Si bien había un líder, es decir, una persona que ya llevaba bastante tiempo en la iglesia y había estudiado en el Instituto Berea, también estaba el que había estudiado teología en Asambleas de Dios. Ambos concordaron en que la biblia no se puede contradecir a sí misma, ni se puede cuestionar lo escrito, pues para la mayoría de cristianos es obligación defender la inefabilidad e inerrancia de la Biblia, es decir, negar que hay posibilidad de contradicciones dentro del texto sagrado. Pues la base del cristianismo en gran medida está en que la Biblia es revelación de Dios y ésta es base de sus creencias y de la institución. Pero en medio de la discusión, ellos mismos tenían diferentes posturas, pues intentaban a como diera lugar demostrar que los asesinatos en el Antiguo Testamento son legítimos porque así Dios lo quería y los ordenaba; aun cuando la violencia y el ejercicio bélico se contradice con la enseñanza y práctica de Jesús relatada a través de los cuatro evangelios.

Al final no logramos llegar a un consenso frente a la pregunta, por lo cual cuando se acabó la reunión, leyeron la pregunta y algunas personas dijeron que les había gustado esa pregunta, pues no tenía una respuesta tan sencilla de dar, debido a que genera un cuestionamiento a la inerrancia de la biblia y cuestionaba algunas bases teológicas de la "doctrina de Dios".

Tanto el Instituto de Asambleas de Dios como Berea, tiene la característica de pertenecer a una denominación o iglesia particular, por lo tanto, responde a los postulados teológicos de ellos y no se permite como en las facultades teológicas universitarias los estudios críticos de la biblia, ni mucho menos el diálogo interreligioso. Siendo esto un aspecto que imposibilita

llegar a un acuerdo, pues si bien se pueden encontrar puntos en común, también se encuentran grandes divisiones que no son remediables por las disputas entre los postulados teológicos que tienen las diferentes denominaciones dentro del cristianismo, que terminan anulándose entre sí por una disputa en el campo religioso (Troeltsch, 1983, pág. 52) (Bourdieu, 2006).

La discusión se dio sobre un aspecto teológico supremamente importante dentro del cristianismo, pues la doctrina de Dios, es la que se encarga de enseñar cuales son las características de Dios, bien sea desde el antropomorfismo, en aspectos como cuando se habla de la mano de Dios, el rostro de Dios, cara a cara, etc. Como también de los sentimientos o pensamientos de Dios.

Aspecto que en gran medida parece tener una ruptura entre el Antiguo Testamento y el Nuevo Testamento, como la mayoría de cuestiones teológicas, pero no solamente se encuentran rupturas entre Antiguo y Nuevo testamento. Sino que también se encuentran dentro del antiguo testamento, ya que hay una gran cantidad de cambios, desde aspectos simples como son los nombres, pues lo que hoy conocemos como Dios, es escrito en los libros que comprenden el Antiguo Testamento como "Jehovah" o "הוה" (Tetragrama del nombre de Dios, el cual se desconoce su pronunciación exacta, debido al cambio lingüístico del pueblo judío y que ese nombre no debía ser mencionado en público, por lo cual sólo lo pronunciaba el sumo sacerdote el día del perdón o Yom Kippur), "JAH", "Elohim", etc. Por lo cual esa es una discusión teológica de no acabar, pues no solamente implica la identidad planteada desde el imaginario de la deidad en cuanto al cristianismo, sino también en el judaísmo.

Lo cual, muestra que el conocimiento sobre la teología en las iglesias cristianas, no es tan suficiente, como lo debería ser. Ya que las discusiones se estancan en posiciones personales, pero se desconoce todo un trasfondo académico, que sería lo que permitiría el replanteamiento de postulados teológicos. Asimismo, nos conduce a las "lógicas de mercado" en la Iglesia El Lugar de Su Presencia, pues si bien en su teología son bastante dogmáticos y conservadores, ya que no permiten una revisión sobre los avances en los estudios teológicos, sí se permite una renovación en la liturgia o mecanismos de proselitismo, los cuales obedecen a una observación de las demás iglesias y la demanda, tanto de creyentes como posibles conversos.

### Lógicas de mercado y aplicación en medios de comunicación

El constante cambio que sufren las iglesias en general, desde la iglesia católica, hasta las iglesias independientes neopentecostales, se puede entender dentro del marco de la hibridación concepto que expone William Mauricio Beltrán Cely, basado en la hibridación cultural de García Canclini, por lo cual Beltrán Cely lo separa del sincretismo, explicando que el último tiene una connotación de comparación de superioridad o pureza entre religiones o culturas, mientras que el primer concepto se le atribuye a la influencia cultural y de dinámicas sociales del contexto en el cual se encuentra inmersa la religión o iglesia en este caso (Impacto social de la expansión de los nuevos movimientos religiosos entre los indígenas colombianos, 2011). Es decir, ya que las iglesias están dentro de un contexto especifico, ellas responden a ciertas dinámicas sociales, económicas y políticas, bien sea en contra posición como lo han sido ciertos movimientos cristianos de resistencia, entre los cuales están los Dujobores en Rusia y Canadá, quienes tenían ciertos principios anarquistas y libertarios; así como también los menonitas, quienes tienen como pilar la objeción de consciencia. Pero las dinámicas de resistencia o cambio, no solamente responden al contexto Estatal, sino también la relación con otras iglesias.

Para analizar este fenómeno de cambio y transformación de las iglesias, es útil mencionar lo que Jean-Pierre Bastián expone en cuanto al término de *lógicas de mercado*, no en la interpretación reduccionista de que la única función de las iglesias está limitada a la comercialización de los bienes de salvación, sino por el contrario va más allá y termina abriendo el espacio para entender cómo la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia se apropia de los medios de comunicación, para llegar a tener su propia emisora, como también participar en los espacios que ofrecen ciertos medios de comunicación privados como lo es Canal UNO y la emisora Blu Radio.

En la semana santa del año 2013 Blu Radio entrevistó a Andrés Corson (El Lugar de Su Presencia, 2013). Revisé esta entrevista debido a que le pregunté a una persona que "sirve", es decir, una persona que es miembro de la iglesia y que colabora en diferentes espacios dentro de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia si era posible entrevistarlo y me dijo que no. La razón que me dio la persona que sirve en la iglesia fue que él solamente se dedicaba a cuestiones pastorales y que para cuestiones mediáticas había otra persona

encargada, pero seguramente fue un cambio reciente porque hace un par de años se hacía entrevistas abiertas a él, como fue este caso. Blu Radio es uno de los medios de comunicación que tiene más relación con esa iglesia, actualmente tienen un espacio, en el cual las predicaciones dominicales son transmitidas por esta emisora FM, aunque la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia abrió hace poco su emisora por la frecuencia AM.

En la esa entrevista por Blu Radio se le pregunta sobre "¿Cómo vive la comunidad cristiana la semana santa?". Pregunta que claramente demuestra una imagen bastante común sobre el cristianismo como si existiese una agrupación homogénea del cristianismo no-católico. Frente a esta pregunta Andrés Corson contestó que "Para nosotros es igual de importante (que en el catolicismo) porque el centro de lo que creemos es la obra de Jesús en la cruz", posterior a esa afirmación explica brevemente lo que es conocido dentro de la iglesia cristiana como "el plan de salvación", es decir, desde la caída de Adán y Eva hasta el "sacrificio redentor de Jesús".

En medio de la explicación sobre el plan de salvación Andrés Corson da un ejemplo para sustentar la razón por la cual Dios no simplemente perdonó a la humanidad, sino que fue necesario la muerte de Jesús, para argumentar esa afirmación se basa en que si se perdona simplemente pues no hay justicia. Pero esta afirmación que hace el pastor de la iglesia, se contradice evidentemente con la Parábola del hijo prodigo que está escrita en los evangelios y, en la cual Jesús argumenta que Dios nos recibe cuando nosotros decidimos volver a él, sin necesidad de sacrificios, ni ofrendas, simplemente él nos recibe con alegría.

Y así sigue la conversación sobre preguntas en cuanto a temas de la semana santa y Andrés Corson responde, a modo general como si hubiese un punto de vista único dentro del cristianismo y él conociese o fuese el vocero de ese punto, desconociendo los otros planteamientos teológicos.

En cuanto a las lógicas de mercado en la religión, Jean Pierre Bastián lo explica de la siguiente manera:

"[la lógica de mercado en la religión] constituye uno de los modos efectivos de organización de la producción, difusión y del consumo de bienes de salvación de una sociedad regida por la economía liberal en la que los mercados son los lugares en que se definen los valores mediante la negociación de las relaciones de fuerza entre operadores (...) La aceleración de los intercambios y la transnacionalización religiosa hacen que en la actualidad las prácticas y los símbolos producidos en cualquier lugar del mundo puedan ser adoptados y puestos en práctica por los actores y empresas religiosas latinoamericanas en tiempos reales (Bastian J.-P., 2004, pág. 160).

Es por esta razón que hay una relación en tiempo real de las prácticas religiosas en otros lugares del mundo, especialmente las iglesias neopentecostales como Hillsong en Estados Unidos y Australia con la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, y se disputa con otras iglesias con las cuales no se está totalmente de acuerdo. Pero la relación con esas iglesias en Australia no solamente se debe a la nacionalidad del pastor principal de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, sino que también por la facilidad en el acceso a la información sobre las prácticas y creencias en dichos espacios.

Así mismo la facilidad de movilidad hoy en día logró que se fundara una sede de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia en Estados Unidos (imagen 20) y ambas tienen una conexión en tiempo real, sin necesidad de mensajería como fue en tiempos de la colonia y la evangelización de las primeras iglesias protestantes en Colombia. Del mismo modo facilita la difusión de su mensaje por medio de los medios de comunicación y las redes sociales, ya que la apropiación y uso de los medios de comunicación se convirtieron en uno de los pilares de las iglesias modernas. Lo que conlleva a la conquista del espacio público (Bastian J.-P., 2004, pág. 165).



Imagen 20 (El Lugar de Su Presencia, 2016)

La hibridación y la importancia de los medios de comunicación en el cristianismo, se puede observar en la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia a través de analizar un video

publicado en CVCLAVOZ (CVC LA VOZ, 2015), canal cristiano de YouTube donde se entrevista a Andrés Corson y su hija Christy Corson. En esta entrevista, Andrés Corson afirma en el minuto 2´:45´´ una distinción entre la cultura americana o australiana en el caso concreto de él, en comparación con la colombiana o latino, planteado desde su discurso de homogenización en lo latinoamericano. Andrés Corson afirmó en el video que el pensamiento desde Colombia es que "todos allá -en Estados Unidos y Australia- son músicos porque los papás los preparan para eso, mientras que acá dejan si sus hijos quieren hacerlo, lo hacen, pero no hay una obligación".

Posteriormente expone que "en la biblia hay un versículo en el cual se menciona que todos fuimos creados para alabar y nos dio a **todos**, ese don y que cuando lleguen al cielo, Dios les va a preguntar "¿qué hiciste con ese don?". Esa afirmación tiene una gran dificultad teológica, pues si bien es importante la música en los ritos religiosos, ni siquiera Jesús el fundador del cristianismo y que su discurso y ejemplo es la base para el cristianismo, le dio tanta importancia a la música, ni mucho menos era un músico; en algunos apartes del nuevo testamento se menciona que él era un maestro, andaba con pescadores, su papá era un carpintero, pero en ningún momento se le presenta como músico. Para poder argumentar esa afirmación Andrés Corson dice que "no solamente los músicos profesionales que son protagonistas (integrantes de las bandas) tienen el don, sino que todos porque no hay nada más bonito que escuchar una iglesia afinada".

Después de conversar un poco más y mencionar al rey David y su habilidad con el arpa en la corte de Saúl, se contradice al mencionar que no todos tienen ese don, pues reconoce que hay algunos "ungidos", pero después dice "está bien, sí, todos lo tienen, pero no en el mismo nivel". Realmente, al escuchar a Andrés Corson, genera una inquietud, pues desarrolla varias contradicciones en una misma argumentación frente a su postura en cuanto a prácticas espirituales o religiosas, como lo hizo en el desarrollo del video, pero también sucedió en la predicación titulada "Ser Como Niños"; contradicción que expondré posteriormente.

No quiero decir que uno no se pueda equivocar y corregir alguna cuestión teológica que no estaba clara y después de estudiar el tema se replantee, pero en el desarrollo de una charla o predicación, es algo que no genera una solidez en el conocimiento frente a los temas

teológicos, o puede ser error en la preparación de las predicaciones. Por lo cual genera un cuestionamiento sobre qué tan conscientes son los que escuchan estos mensajes, si realmente se dan cuenta de las contradicciones, si las pasan por alto o si realmente, por el simple hecho de que esas afirmaciones son pronunciadas por él y por esa razón no se cuestiona.

Luego le preguntan a Christy Corson, cómo creó una canción del último disco que habían sacado en ese momento, y cuando ella estaba dispuesta a contestar, Andrés Corson entra a hablar, hablando por encima de ella y haciendo un comentario con el cual afirma lo orgulloso que se siente de que su hija sea música, pues hace relación con el hecho de la educación propia de EEUU y Australia, donde se forma a los niños y niñas en el gusto y "don" en la música.

Aunque no solamente se limitan a los medios de comunicación, sino también a las lógicas de mercado en los espacios físicos, como se observó en una visita a la Librería Nacional del centro comercial Unicentro de Bogotá, en el cual encontré una Biblia de la editorial "Su Presencia Producciones" (imagen 21). Es decir, que esto responde a una estrategia dentro del mercado que es la fidelidad a la marca, por lo tanto, cuando se desea que alguien siga comprando a cierta marca, se debe dar a los consumidores una característica especial que genere una preferencia a esa marca y no otra. Eso mismo se observa en este caso de la biblia, pues en un espacio que no tiene nada que ver con la iglesia, se vende un producto propio de la editorial, lo que representa para los miembros de la iglesia un sentido de lugar, es decir, representa un sentimiento por la institución, que se ve reflejado en la fidelidad a tal punto de no comprar cualquier biblia, sino la que tiene el logo y es editaba por la empresa de la iglesia.



Imagen 21 (Foto Tomada el mes de mayo en la Librería Nacional del centro comercial Unicentro)

### proselitismo virtual

La religión ha tenido una gran transformación debido a los cambios tecnológicos que ha tenido la sociedad en general, se puede observar en los casos de enseñanza y participación de los ritos religiosos, como lo es en el caso del cristianismo que si bien uno de los principios de "culto", "servicio" y/o "Eucaristía" es la de congregarse en un lugar específico, bien sea llamado catedral, capilla, templo o iglesia, ya que ese lugar tiene un valor de sagrado, pues es un lugar diferente a los demás, el cual es destinado para la reunión de personas que bajo un mismo credo se reúnen a tener una ceremonia.

Es decir, los lugares "sagrados" o que tienen una funcionalidad espiritual, tienen como sentido el lugar donde se congregan para desarrollar sus prácticas religiosas, por lo tanto, para el desarrollo de ciertas religiones como el judaísmo, cristianismo e islam, se hace necesario el estar presente junto a los otros miembros de la comunidad, al menos en la noción más tradicional de la práctica del rito religioso. Aspecto que será desarrollado con mayor amplitud en el siguiente capítulo.

Pero hoy en día, dada la transformación social en cuanto a la tecnología, se ha hecho posible que las reuniones, servicios y demás sean presenciados y tengan plena participación por medios virtuales. Como lo es el caso de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Prensencia, en el cual se hace una invitación al culto en "vivo" (imagen 22), porque valga la aclaración, también se posibilita tener cultos en "repetición", pues se guardan en las diferentes plataformas virtuales como SoundCloud o YouTube.



Imagen 22 (Facebook El Lugar de Su Presencia, 2016)

Por otra parte, el Wi-Fi del **Cofee & Jesus** de la Iglesia el Lugar de Su Presencia es abierto, es decir, no tiene clave como tal para poder tener acceso a éste, pero es necesario dar un correo desde una página que remite al uno conectarse a dicha red, el correo no puede ser falso (lo intenté), es necesario un correo verdadero pues reconoce correos que no existen. Luego que uno ingresa el correo y se verifica, entra a la página de la Iglesia, es decir, no es totalmente libre el Wi-Fi en la iglesia, sino que tiene una pretensión de "evangelismo" (imagen 23). Ya que posterior a aceptar las condiciones del uso del Wi-Fi, se redirecciona a la página de internet de la iglesia, por lo tanto, si alguna persona entra al café, este puede acceder al internet, pero para ello recibirá la información de la iglesia y de este modo la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia logra acercarse a las personas desarrollando un

proceso de proselitismo sin necesidad de un proceso de conversación, como suelen desarrollarse en otras estrategias.



Imagen 23 (Captura de pantalla al acceder al Wi-Fi)

## De la comunidad del "Domus ecclesiae" a la "comunidad virtual" de El Lugar de Su Presencia

En la Iglesia el Lugar de Su Presencia, tiene una característica especial en cuanto a la forma en cómo se desarrollan las prácticas de iglesia, es decir, de congregación. Pues en esta iglesia la comunidad no es únicamente presencial, sino que tiene una gran importancia el papel de los medios de comunicación y las redes sociales, como se mencionó y describió anteriormente. Esa práctica que se ve en contraposición en gran medida a la idea de "comunidad" en el "Paleocristianismo" o Cristianismo Primitivo, es decir, los primeros grupos de cristianos, ya que la "comunidad" era el eje central de los primeros cristianos, esto gracias a sus raíces judías y, es que la "comunidad" es una red de apoyo construida entre las personas que pertenecen a dicho grupo, siendo las redes fortalecidas a través de compartir en el lugar de reunión, que en ese tiempo no eran conocidos como templos, pues el templo únicamente era llamado así al gran templo que se encontraba en Jerusalem, por lo tanto se conocían como "domus eclesiae" o "sinagoga", ambos términos usados para referirse al lugar de reunión de los primeros cristianos; Los "domus eclesiae" estaban divididas, en el primer

piso como lugar para la celebración de los oficios sagrados, mientras que el segundo piso, sería más bien usado con fines de vivienda, bien sea para el cuidador de la casa o para los cristianos de paso (Aguirre, 2009, págs. 97-101).

El cristianismo en sus edificaciones, jerarquización y construcción teológica, siempre ha estado en un increíble cambio, como menciona Aguirre, ya entre los años 360 y 370 D.C., se había prohibido la práctica de la eucaristía doméstica, conllevando a que se construyeran edificios con el fin de realizar la eucaristía (Aguirre, 2009, pág. 102). Por ello no es de extrañarse que las transformaciones de la Iglesia Cristiana El Lugar De Su Presencia, obedezca a ese constante cambio e hibridación que ya se ha planteado y desarrollando anteriormente en el presente texto.

Pero vale la pena analizar la construcción de la "comunidad virtual" por parte de la Iglesia El Lugar de Su Presencia, por encima de comunidad física. Si bien, se intenta de desarrollar una comunidad física presencial, a través de los cultos y especialmente de los Grupos de Conexión, se dificulta observar una "comunidad", en el tradicional significado del término. Por lo tanto, se desdibuja la comunidad en la iglesia de la castellana, pues dada la gran cantidad de personas que asisten y pertenecen a la iglesia, además, por las varias sedes que tienen, se puede entender y observar como nodos dispersos en medio de una amplia red. Y estos nodos son agrupados a través de la formación de una "comunidad virtual", por medio de prácticas como la pertenencia o membresía, aporte económico e interiorización y práctica en la vida cotidiana de los postulados teológicos de la esta iglesia.

# Entre el discurso de igualdad de género en la vida religiosa y el papel de la mujer como "ayuda idónea" del pastor principal

En las iglesias cristianas pentecostales y neopentecostales, se encuentra la figura de la familia de pastores, es decir, que la jerarquía de la iglesia está encabezada por una pareja de esposos y sus hijos. Como es el caso de la Misión Carismática Internacional, la cual está gobernada por la familia Castellanos, así mismo la Iglesia Manantial de Vida Eterna, la cual está a cargo del "Apóstol" Eduardo Cañas Estrada y la "Profeta" Fulvia Arboleda de Cañas, como también se observa en la Iglesia Avivamiento, la cual está dirigida por los pastores Ricardo y Patricia Rodríguez. Por último, siendo el caso más importante debido a que es el objeto de

estudio del presente texto, Andrés y Rocío Corson, quienes dirigen y gobiernan la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, así como también sus hijos quienes tienen el liderazgo de diferentes espacios en la iglesia.

Como se observó, usan el apellido del hombre para mencionar el núcleo familiar, como también las mujeres adquieren el apellido del esposo, siendo la palabra "de" entre apellidos una tradición católica en Colombia, ya abolida, pero al casarse adquirir el apellido del esposo y quitarse el que tenía de soltera, es una tradición que es presente en los Estados Unidos y otros países europeos. La figura de los apellidos, no es una cuestión que desarrollaré profundamente, pues hace parte de las discusiones de la sociología de familia y parentesco, pero vale la pena recordar que la unión o dejación de apellidos es una evidencia de las alianzas o supremacía de familias.

Los apellidos no solamente muestran alianzas, sino que también visibilizan el tipo de sociedad en el cual están inmersos, el hecho de que es el apellido del hombre es el que está primero o el que permanece en los casamientos, evidencia una sociedad machista, donde el papel y la tradición del hombre supera al de la mujer. Esto se debe en gran medida a que la mujer ha estado sometida al espacio privado, bien sea para el cuidado del hogar y sus miembros, como también sucede en el caso religioso que la mujer se le ha atribuido el cuidado del templo y sus miembros, ambos casos, tanto para casadas como para personas religiosas no-casadas, es decir, monjas del cristianismo.

En la Iglesia El Lugar de Su Presencia, como mencioné anteriormente está dirigida por los esposos Corson, donde Andrés está encargado de ser la imagen y el pastor principal, mientras que su esposa es la que dirige el grupo de mujeres, la que dicta conferencias o predicaciones para las mujeres de la iglesia. Es decir, a pesar que se logra un avance hacia la esfera pública por parte de las mujeres, en los espacios religiosos se sigue observando dinámicas de discriminación hacia lo femenino, donde solamente puede dedicarse a ciertas tareas o el conocimiento no es igual para ambos, sino que la mujer debe transmitir el conocimiento sobre lo "femenino", mientras que el hombre tiene el poder sobre la institución en su totalidad y, es quien logra compartir el conocimiento a toda la comunidad sin restricción de población o

tema. A su vez se refuerza esta práctica de que la mujer debe ser el apoyo en el desarrollo del ministerio del hombre, gracias al discurso de "ayuda idónea" (Amestoy, 2012, pág. 56).

Por lo tanto, el proceso de reivindicación del papel de la mujer en la religión, especialmente dentro del cristianismo ha sido largo y complicado. Pues si bien en los inicios de la comunidad de Jesús había mujeres, el conocimiento frente a su papel en el desarrollo del cristianismo es limitado. Esto debido a que "La Biblia es un escrito hecho sobre todo por varones en una cultura patriarcal, refleja, por lo tanto, esa cultura en muchos textos" (Tamez, 2008, pág. 53). Es por ello que se hace necesario plantear una relectura de los textos sagrados, a través de análisis históricos y arqueológicos que permitan deconstruir la historia sagrada, y con ello no solamente reinterpretar el pasado, sino construir postulados y acciones para el presente en la iglesia cristiana. Esta discusión se desarrollará con mayor profundidad en las conclusiones.

Ahora bien, teniendo en cuenta el papel de la mujer dentro de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia, la cual hace honor a su nombre, pues como en la época del templo judío, sólo el Sumo Sacerdote lograba entrar al lugar santísimo, es decir, a la presencia de Dios. Modo similar sucede hoy en día, que si bien, las mujeres logran tener contacto con la presencia de Dios, éste se da a través del liderazgo del hombre, pues es quien encabeza la institución, tanto familiar como religiosa. Esta práctica de supremacía del hombre sobre la mujer dentro de las comunidades cristianas, tiene que ver con una interpretación de la carta de Pablo a la iglesia de Éfeso, en la cual menciona que la mujer debe someterse a sus maridos (Efesios 5:22-24).

#### El papel del laicado en la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia

Para el desarrollo de esta parte del tercer y último capítulo, será necesario aclarar el uso del término "laico" desde el ámbito teológico, el cual se diferencia de la definición anteriormente planteada, pues no se está hablando en este aspecto desde el ámbito político, sino desde el ámbito teológico (Pellitero, 2015, pág. 484). Es decir, que en esta parte del texto no se tratará de una separación de lo político frente a lo religioso, sino que se manejará como un ejercicio religioso, que se desarrolla desde la vida cotidiana y por lo tanto no requiere la ordenación

sacerdotal, en el caso del catolicismo y, en el caso del cristianismo no católico, la ordenación o título de "pastor".

Si bien, este concepto teológico parece estar más ligado al catolicismo por la aparente distinción entre el sacerdote y el que no lo es, pues el cristianismo no católico se desarrolla bajo la base de que todos somos sacerdotes, debido a una interpretación de una de las cartas de Pedro, en las cuales se afirma un sacerdocio universal. Esta distinción, aunque parece desaparecer en el cristianismo no católico, especialmente en los movimientos neopentecostales, debido a la participación activa en la predicación y enseñanza de la Biblia por personas que no han sido ordenadas. Mientras que en las denominaciones históricas se mantiene un poco más visible la distinción, debido al desarrollo litúrgico de los servicios o cultos, en el cual las personas ordenadas son las encargadas de la enseñanza de la biblia y el oficio de los sacramentos, desde el bautismo hasta la oración para el desarrollo de la cena.

Ahora bien, en el caso del Lugar de Su Presencia, se evidencia una clara jerarquía para la enseñanza y el ejercicio pastoral, pues como se mencionó anteriormente, para lograr un puesto de liderazgo, es necesario pasar por todo un proceso económico y social. Es decir, así como en el catolicismo se le atribuye una sacralidad al sacerdote, porque él es el único (bajo el dogma católico) que tiene el don de la "transubstanciación" y la "reconciliación", que se desarrollan en la elevación durante la eucaristía y la confesión, respectivamente; dones que son otorgados a través de la ordenación sacerdotal. Así mismo, es a través del paso por los diferentes encuentros y estudios en el centro de estudios BEREA, que se le otorga la capacidad de interpretación y enseñanza del texto sagrado y, también el poder de liderar grupos y hasta llegar a ser considerado como pastor de la iglesia.

Ahora que queda claro que esa distinción entre lo sagrado y lo profano, que se quiere mostrar como eliminada en el cristianismo no católico, no está del todo eliminada, sino más bien difuminada a través de eufemismos y prácticas alternas. Y a su vez, por el hecho de ser invisibilizada por el uso de otros términos y prácticas que en apariencia distan del catolicismo, se dificulta el ejercicio de crítica por parte de los miembros y asistentes a la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia.

La dificultad en la crítica, permite que el papel de los laicos en las iglesias cristianas, tanto la iglesia católica romana como no católicas, sea útil para el ejercicio proselitista sin mayor costo económico para la iglesia. Ya que uno de los discursos que tiene mayor fuerza en el pentecostalismo y neopentecostalismo es el ejercicio de evangelización, es decir, la actividad de difusión del mensaje propio de cada iglesia, con el fin de lograr una mayor adhesión de personas a las iglesias. Este ejercicio se ve desarrollado de manera gratuita, pues es considerado como una obligación de los miembros de la iglesia, para que las personas que no son cristianos se vean beneficiadas con el conocimiento de lo planteado por la iglesia y, de ese modo, tengan la salvación eterna, como ellos mismos afirman en su discurso. Esa práctica evangelizadora, tiene como proceso la persuasión de los no creyentes hasta el punto de que el no cristiano, se convierta por medio de la oración de fe; es decir que esa oración tiene el mismo poder que en su momento tuvo la indulgencia del catolicismo, pues es gracias a esa oración que la persona va a lograr salvarse del infierno.

Pues bien, el papel del laico en las iglesias cristianas está moldeado, en primera medida por la obligación de un ejercicio proselitista, pero por otro lado el pago de las obligaciones económicas, las cuales son la ofrenda o diezmo. Estas obligaciones económicas tienen como finalidad el sostenimiento del lugar de reunión y el pago a quienes trabajan dentro del lugar de reunión, especialmente a los pastores y líderes, lo cual se asemeja en gran medida a la práctica del antiguo testamento, en el cual las demás tribus debían sostener a la tribu de Leví, pues era la encargada del ejercicio sacerdotal.

Este fenómeno de ejercicio proselitista sin pago, y que a su vez genera una obligación de pago por pertenecer a la institución para la cual se hace el proselitismo. Lo cual conlleva a pensar la idea de "comunidad", la cual fue anteriormente presentada y analizada, pues ya no es aquella comunidad, en la cual se ve la construcción de los lazos a través de compartir un mismo espacio sagrado y apoyo mutuo, como era el caso del "domus ecclesiae". En el cual era obligatoriedad, según relata el libro de Hechos de los Apóstoles, que nada le pertenecía a nadie, sino más bien, todo bien material era usado para el beneficio de la comunidad. Por el contrario, en esta "comunidad extensa y virtual" de la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia, los miembros de la iglesia no reciben mayor beneficio de la institución religiosa que el disfrute de los servicios religioso y el discurso de salvación.

Con lo anterior no se pretende reducir a la Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia a una simple empresa, la cual se ve beneficiada por sus trabajadores, pero que no se les paguen a los trabajadores, entendiendo "trabajadores" como aquellos que se encargan de conseguir más miembros a través de la evangelización. Sino que, por el contrario, son los trabajadores quienes le pagan a la empresa por el beneficio de estar en ella, pagos de las ofrendas, como pago principal y añadido a este, el pago de los cursos, los encuentros y las clases de teología en Berea. Aunque, estos gastos posteriormente pueden ser retribuidos, obviamente pasando por todo el proceso de escala en la jerarquía, ya que cuando se pertenece al liderazgo y la pastoral, se puede recibir el pago por su trabajo.

Así mismo como no se puede reducir a una simple empresa, tampoco se puede obviar en el análisis de una de las más grandes iglesias de Bogotá, esta dinámica económica y de similitud y reproducción de dinámicas católicas romanas. Las cuales, repito, en el discurso desde los pastores, ya no se encuentran en el ejercicio neopentecostal, pero en la práctica se puede encontrar que sí están.

### **Conclusiones**

Para concluir, ya que en cada uno de los capítulos se fue desarrollando el análisis y las conclusiones con respecto a cada tema, surgen una gran cantidad de preguntas. Pero, para el planteamiento de las preguntas, es necesario afirmar el valido aporte que generó el dialogo entre la sociología y la teología, pues permiten un mejor entendimiento de fenómeno cristiano en Colombia.

Como se mencionó anteriormente, un fenómeno recurrente en las religiones es la hibridación, es por esta razón, que no solamente se le puede atribuir a los nuevos movimientos religiosos, sino que también se debe observar este fenómeno en las iglesias y denominaciones históricas. Esto se debe a que, las iglesias históricas, deben mantener algo de lo que los caracteriza, pero eso no quiere decir que se mantenga totalmente y sea guardada de las dinámicas de hibridación cultural, esto, en gran medida puede atribuirse a un replanteamiento teológico y político, como también una respuesta a las lógicas de mercado. Por lo tanto, vale la pena estudiar las iglesias históricas en el marco de la hibridación cultural y las lógicas de mercado.

Frente a la afirmación que "nuestra música sanará la tierra", surge el cuestionamiento sobre la importancia de esta afirmación, en cuanto a la práctica expansionista de la Iglesia Cristiana el Lugar de Su Presencia. ¿por qué la revelación y ese mensaje se le da a esa iglesia y no a otras? ¿Por qué la música de la banda Su Presencia y no Johann Sebastian Bach, Wolfgang Amadeus Mozart, Ludwing van Bethoven, Handel o la música gregoriana?

Valdría la pena, adentrarse en la banda y hacer uso de la metodología de la individuación, planteada por Danilo Martuccelli (Martuccelli, 2010). Ya que, a través de la investigación de los individuos de la banda, se podría entender la construcción de la identidad dentro de la banda y responder en gran medida a las anteriores preguntas.

Del mismo modo, teniendo en cuenta la idea de que ellos son quienes tienen la verdad y sobre ellos cae la responsabilidad de "sanar la tierra". Nace la pregunta sobre la confianza que tienen los miembros y asistentes a la Iglesia El Lugar de Su Presencia, sobre las afirmaciones y mensajes planteados y desarrollados por Andrés y Rocio Corson. Pues, valdría la pena un acercamiento mayor a personas que se cuestionan algunos postulados

teológicos y sociales, que son desarrollados durante las predicaciones y los Grupos de Conexión o indagar si realmente nadie se cuestiones sobre estos temas en esa iglesia.

Lo que lleva a pensar también sobre "los cristianos sin iglesia", es decir, aquellos que se sienten identificados de algún modo frente a algunos postulados generales del cristianismo, pero se oponen a las instituciones. Esto se relacionado en gran medida con ese discurso de "relación, pero no religión", pero se difiere porque ese planteamiento se desarrolla dentro de una institución específica, especialmente, el neopentecostalismo.

Aunque, si bien, el cristianismo siempre va a estar enmarcado en la iglesia, esta entendida como la reunión de personas bajo la misma creencia, y asimismo, los postulados generales, también son generados y difundidos desde las iglesias primitivas hasta las más modernas. Es por esa razón, que, desde mi punto de vista, creo que el cristianismo se imposibilita como ejercicio y como religión, fuera de lo que se presentó en este trabajo como comunidad del "domus ecclessiae".

Por último, es importante no cerrar la discusión sobre la participación de la mujer en la vida pública religiosa, bien sea desde el sacerdocio en la iglesia católica o la pastoral en la iglesia cristiana no-católica. Ya que, hay varios movimientos y personas feministas que están trabajando por reivindicar el papel de la mujer en la religión, bien desde la academia con investigaciones con respecto a la mujer en la biblia, como lo desarrolla Diana Rocco Tedesco en el GEMRIP. Del mismo, se genera una reivindicación a través del ejercicio de funciones ministeriales, de forma paralela a las instituciones hegemónicas, para tal caso se observan ejemplos como la Asociación de Mujeres Sacerdotes Católico Romanas y Presbiteras Católicas Romanas América del Sur.

Si de variedad en las religiones se trata, también dentro de cada religión hay un sinfín de grupos y divisiones, lo que hace que los estudios religiosos tengan una mayor validez y una mayor importancia para el análisis y comprensión de las sociedades. Siendo este el modo, que permite entender una diversidad en la comprensión del mundo y de lo que no es del mundo, por medio de las religiones y sus postulados. Pero no es solamente lo que cuentan las grandes instituciones, sino lo que sucede dentro de ellas y cómo de manera paralela a ellas se está construyendo otra teología o cosmovisión.

# Bibliografía

- Aguirre, R. (2009). Del movimiento de Jesús a la Iglesia cristiana Ensayo de exégesis sociológica del cristianismo primitivo . Navarra, España: Editorial Verbo Divino.
- Amestoy, N. R. (2012). Las mujeres en el protestantismo rioplatense 1870-1930. Franciscanum, 51-81.
- Arboleda Mora, C. (2006). *Guerra Y religión en Colombia*. Medellín: Pontificia Universidad Bolivariana.
- Barrera Rivera, P. (2010). Pluralismo Religioso e Secularização: Pentecostais na periferia da cidade de São Bernardo do Campo no Brasil. *Revista de Estudos da Religião*, 50-76.
- Bastian, J. P. (2004). La modernidad religiosa Europa Latina y América Latina en perspectiva comparada: memorias. México D.F.: Fondo de la Cultura Económica.
- Bastian, J.-P. (2004). La recomposición religiosa de América Latina. En J.-P. Bastian, *La modernidad religiosa: Europa latina y América Latina en perspectiva comparada* (págs. 155-174). México: Fondo de la Cultura Económica.
- Beltrán Cely, W. M. (2010). La expansión pentecostal en Colombia: una revisión del estado del arte. En C. Tejeiro Sarmiento, *El pentecostalismo en Colombia: prácticas religiosas, liderazgo y participación política* (págs. 73-96). Bogotá: Universidad Nacional.
- Beltrán Cely, W. M. (2011). Impacto social de la expansión de los nuevos movimientos religiosos entre los indígenas colombianos. *Revista Colombiana de Sociología*, 35-54.
- Beltrán Cely, W. M. (2013). Del monopolio católico a la explosión pentecostal. Pluralización religiosa, secularización y cambio social en Colombia. Bogotá: Centro de Estudios Sociales Universidad Nacional.

- Berkhof, L. (17 de Febrero de 2017). *Recursos Teológicos*. Recuperado el 17 de Febrero de 2017, de Recursos Teológicos: http://www.recursosteologicos.org/Documents/Teologia\_Sistematica\_Berkhof.pdf
- Blu Radio. (2016). *Podcast Andrés Corson Blu Radio*. Obtenido de Podcast Andrés Corson Blu Radio: http://www.bluradio.com/resultados/Andrés%20Corson
- Bourdieu, P. (2006). GÉNESIS Y ESTRUCTURA DEL CAMPO RELIGIOSO. *Relaciones*. *Estudios de historia y sociedad*, 29-83.
- Burleigh, M. (2006). Prologo. En M. Burleigh, *Causas sagradas: Religión y política en Europa. De la Primera Guerra Mundial al terrorismo islamista* (págs. 7-15). Madrid: Taurus.
- Capelluti, L. (2011). Apuntes de Soteriología. Revista Teología, 67-80.
- Cipriani, R. (2004). *Manual de sociología de la religión*. Buenos Aires: Siglo veintiuno editores Argentina.
- Comby, J. (2000). *La historia de la Iglesia 2.Del siglo XV al siglo XX*. Navarra: Editorial Verbo Divino.
- Corbí, M. (1996). Religión sin religión. Madrid: PPC.
- Corte Constitucional de Colombia. (2015). Corte Constitucional de Colombia. Obtenido de Corte Constitucional de Colombia: http://www.corteconstitucional.gov.co/inicio/Constitucion%20politica%20de%20C olombia%20-%202015.pdf
- CVC LA VOZ. (23 de noviembre de 2015). *YouTube*. Obtenido de YouTube: https://www.youtube.com/watch?v=7XuL065oR0k

- De Roux, R. R. (1983). Una Iglesia en estado de alerta. Funciones sociales y funcionamiento del catolicismo colombiano:1930-1980. Bogotá: Servicio Colombiano de Comunicación Social.
- Durkheim, E. (1968). *Las formas elementales de la vida religiosa*. Buenos Aires: Editorial Schapire.
- Ehrman, B. (2004). *Cristianismos perdidos Los credos proscritos del nuevo testamento*. Barcelona: Ares y Mares.
- El Lugar de Su Presencia. (2013). Entrevista Pastor Andrés Corson Semana Santa BluRadio 28 Marzo 2013 Audio. Recuperado el 2016, de Entrevista Pastor Andrés Corson Semana Santa BluRadio 28 Marzo 2013 Audio: http://supresencia.com/entrevista-pastor-andrés-corson-semana-santa-bluradio-28-marzo-2013-audio
- El Lugar de Su Presencia. (2016). *El Lugar de Su Presencia Conéctate*. Obtenido de El Lugar de Su Presencia Conéctate: http://supresencia.com/conectate
- El Lugar de Su Presencia. (2016). *El Lugar de Su Presencia Sedes*. Recuperado el 2016, de El Lugar de Su Presencia Sedes: http://supresencia.com/sedes
- El Lugar de Su Presencia. (10 de Abril de 2016). *Historia Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia*. Obtenido de Historia Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia: http://supresencia.com/historia
- El Lugar de Su Presencia. (2016). *Hoja de vida prematrimonial El Lugar de Su Presencia*. Recuperado el 2016, de Hoja de vida prematrimonial El Lugar de Su Presencia: http://supresencia.com/hoja-de-vida-prematrimonial
- EL TIEMPO. (3 de Diciembre de 1997). *EL TIEMPO*. Obtenido de EL TIEMPO: http://www.eltiempo.com/archivo/documento/MAM-699328

- Elias, N. (2003). Ensayo acerca de las relaciones entre establecidos y forasteros. *Revista Española de Investigaciones, 14*, 219-251.
- Emerson, R., Fretz, R., & Shaw, L. (1995). *Writing ethnographic fieldnotes*. Chicago: The University of Chicago press.
- Facebook El Lugar de Su Presencia. (2016). *Facebook El Lugar de Su Presencia*. Recuperado el 2016, de Facebook El Lugar de Su Presencia: https://www.facebook.com/El.lugar.de.Su.Presencia/?fref=ts
- Google. (2016). Busqueda Google #ApoyoLaMarcha #LibertadParaEducar. Obtenido de Busqueda Google #ApoyoLaMarcha #LibertadParaEducar: https://www.google.com.co/?gfe\_rd=cr&ei=kXv\_WPzRBMHI8Ae734WIAQ#q=% 23ApoyoLaMarcha+%23LibertadParaEducar+Su+Presencia
- Iglesia Cristiana El Lugar de Su Presencia. (11 de Febrero de 2014). *Youtube*. Recuperado el 11 de Junio de 2016, de Youtube: https://www.youtube.com/watch?v=23A4JJPgPBE
- Iglesia Cruzada Evangelica Colombiana. (2014). *Iglesia Cruzada Evangelica Colombiana*.

  Obtenido de Iglesia Cruzada Evangelica Colombiana:

  http://www.icec.com.co/ws/index.php/homepage/resena-historica
- Instagram Andrés Corson. (2016). *Instagram Andrew Corson*. Recuperado el Noviembre de 2016, de Instagram Andrew Corson: https://www.instagram.com/andrewcorson/
- Instagram de Juan Muñoz. (2016). *Instagram de Juan Muñoz*. Recuperado el 2016, de Instagram de Juan Muñoz: https://www.instagram.com/juan\_munoz\_/
- Instagram de Norita Zamora. (2016). *Instagram de Norita Zamora*. Recuperado el 2016, de Instagram de Norita Zamora: https://www.instagram.com/norita\_zamora/
- Juarez Jonapa, F. J. (2012). Teoría General del Estadi. Tlalnepantla: Red Tercer Milenio.

- JUSTAPAZ Y LA COMISIÓN DE PAZ DEL CONSEJO EVANGÉLICO DE COLOMBIA PROGRAMA DE INVESTIGACIÓN E INCIDENCIA POLÍTICA. (10 de Noviembre de 2012). *Un llamado Profético*. Obtenido de Un llamado Profético: https://unllamadoprofetico.files.wordpress.com/2013/05/lp6-y-7esp.pdf
- Küng, H. (2006). El Cristianismo. Esencia e historia. Madrid: Trotta.
- MacCulloch, D. (2011). Historia de la Cristiandad. Barcelona: Debate.
- Martuccelli, D. (2010). La individuación como macrosociología de la sociedad singularista. *Persona y sociedad*, 9-29.
- Molina, N. A. (2007). El testimonio: Una estructura narrativa cristiana. En A. E. González Santos, *Diversidad y dinámicas del cristianismo en América Latina* (págs. 261-272). Bogotá: Universidad de San Buenaventura.
- Moreno, P. (2004). Protestantismo histórico en Colombia. En A. M. Bidegain, *Historia del CRISTIANISMO en Colombia Corrientes y Diversidad* (pág. 421). 450: Taurus.
- Munevar, J. (2005). Globalización y diversidad religiosa en Colombia. En A. M. Bidegain Greising, & J. D. Demera Vargas, *Globalización y diversidad religiosa en Colombia* (págs. 247-256). Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.
- NACIÓN. (10 de Agosto de 2016). *EL TIEMPO*. Obtenido de EL TIEMPO: http://www.eltiempo.com/colombia/otras-ciudades/protestas-contra-cartillas-de-ideologia-de-genero-en-colegios/16670419
- Ortiz Castro, J. I. (2007). Aproximación al Estado (derecho constitucional general). Medellín: Universidad de Medellín.
- Panotto, N. (15 de 02 de 2017). *Iglesias sintomáticas: fe, ideología y la amenaza de lo reprimido*. Recuperado el 23 de 02 de 2017, de Lupa Protestante: http://www.lupaprotestante.com/blog/iglesias-sintomaticas-fe-ideologia-y-la-amenaza-de-lo-reprimido/

- Pellitero, R. (2015). La identidad de los cristianos laicos a la luz del Concilio Vaticano II. *SCRIPTA THEOLOGICA*, 483-506.
- Perfil de Facebook de Andrés Corson. (2016). *Facebook*. Recuperado el 2016, de Facebook: https://www.facebook.com/AndresCorson/
- Ravagli Cardona, J. A. (2011). Música, Religión y Construcción de la identidad. *Música, Religión y Construcción de la identidad*. Cali, Colombia.
- Reyes, G. M., & Tejeiro, C. (2010). Participación política de los movimientos e iglesias pentecostales. Un tema reciente de investigación. En G. d. religión, *El pentecostalismo en Colombia. Prácticas religiosas, liderazgo y participación política.* (págs. 215-228). Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.
- Sobrino, J. (2006). *Ignacio Ellacuría, el hombre y el cristiano.* "Bajar de la cruz al pueblo crucificado". San Salvador: Centro Monseñor Romero.
- Tamez, E. (2008). Las mujeres líderes del movimiento de Jesús, el Cristo: ¿dónde están? *Aportes Bíblicos*, 51-77.
- Taylor, C. (2003). Las variedades de la religión hoy. Barcelona: Paidos.
- Troeltsch, E. (1983). *El protestantismo y el mundo moderno*. México: Fondo de la Cultura Económica.
- Vargas Penagos, E. (11 de octubre de 2016). *Revista Semana*. Obtenido de Revista Semana: http://www.semana.com/opinion/articulo/emmanuel-vargas-penagos-ideologia-degenero-mentiras-y-libertad-de-expresion/498718
- Vaticano. (2016). *Documentos del Concilio Vaticano II*. Vaticano: Libreria Editrice Vaticana.
- Viale, C. M. (2013). Sagrado / Profano. El aspecto durkheimiano de la filosofía de la religión de William James. *Ideas y Valores*, 57-79.